
Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

257History of Arts

https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑257‑266
УДК 398.21
ББК 82
Научная статья/Research article

This is an open access article distributed under
the Creative Commons Attribution 4.0

International (CC BY 4.0)

© 2025 г. В.Е. Добровольская
г. Москва, Россия

СКАЗКИ ПОШЕХОНСКОГО КРАЯ
В МАТЕРИАЛАХ С.Я. ДЕРУНОВА

Аннотация: Первые публикации пошехонских сказок связаны с  именем поэта 
и  общественного деятеля С.Я.  Дерунов, который опубликовал семь текстов. 
Это не  аутентичные записи сказок. Мы не  знаем, были  ли они зафиксированы 
от  одного или  от  нескольких сказочников, что  подвергалось редактуре, напи‑
саны  ли они самим Деруновым, на  основании того, что  он слышал от  других. 
Однако какова бы ни была природа данных текстов они интересны набором моти‑
вов, которые в  них встречаются. Только один из  текстов является собственно 
сказкой, другие представляют собой своеобразные соединения сказочных, мифо‑
логических и легендарных мотивов. Такое смешение разножанровых элементов 
встречается в фольклорной традиции у сказочников-импровизаторов и Дерунов 
мог услышать данные тексты в живом бытовании. Остальные тексты данной под‑
борки представляют скорее всего творчество самого С.Я.  Дерунова, созданное 
на основе услышанных им фольклорных текстов. Они не являются собственно 
сказками, а используемые в них мотивы используются для создания «мира чудес‑
ного» в  жанрах несказочной прозы. Возможно, что  на  сюжеты данных текстов 
оказала влияние лубочная литература. Данная подборка позволяет говорить 
о  существовании в Пошехонском крае ряда сюжетов, присущих как  сказочной, 
так и мифологической и легендарной прозе.
Ключевые слова: фольклорная сказка, региональная сказочная традиция, фоль‑
клор и литература, Пошехонье, С.Я. Дерунов.
Информация об авторе: Варвара Евгеньевна Добровольская — кандидат филоло‑
гических наук, доцент кафедры общего и славянского искусствознания, Институт 
славянской культуры, Российский государственный университет им. А.Н. Косы‑
гина (Технологии. Дизайн. Искусство), Хибинский пр., д.  6, 129337  г.  Москва, 
Россия
ORCID ID: https://orcid.org/0000‑0002‑2346‑7493
E-mail: dobrovolska@inbox.ru
Дата поступления статьи: 04.05.2025
Дата одобрения рецензентами: 9.11.2025
Дата публикации: 28.12.2025
Для цитирования: Добровольская В.Е. Сказки Пошехонского края в материалах 
С.Я. Дерунова // Вестник славянских культур. 2025. Т. 78. С. 257–266. 
https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑257‑266



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

258 Искусствоведение

Ярославские земли были одной из  древнейших частей Русского государства. 
Они были разорены во время татаро-монгольского нашествия, позднее вошли в состав 
Московского княжества, но  даже став частью империи, сохранили свои культурные 
особенности. Именно эта культурная самобытность, а также своеобразная ориентация 
сельских жителей на  городской тип культуры, что  связано с отхожими промыслами, 
активной торговлей и работой на местных заводах и фабриках, повлияли на специфику 
фольклорной локальной традиции [12]. Народная культура данного региона не могла 
не  привлечь внимание исследователей. Фольклорные материалы ярославской земли 
появляются в сборниках А.Н. Афанасьева, П.В. Киреевского, П.В. Шейна, А.И. Собо‑
левского, В.И. Симакова, Е.Н. Елеонской.

Однако фольклор такой территории Ярославской земли как Пошехонье не при‑
влек внимания маститых собирателей. О фольклоре города на Шексне и его окрест‑
ностей мы знаем преимущественно благодаря местным краеведам. Среди них были те, 
кто так или иначе обращался к сказочной традиции региона [3, с. 38-50].

Первые публикации пошехонских сказок связаны с именем поэта и обществен‑
ного деятеля С.Я. Дерунова [1, с. 150–158; 8, с. 55–59]. В 1868 г. в «Трудах Ярославского 
губернского статистического комитета» им были опубликованы пошехонские сказки 
[17, с.  137–156]. Данные тексты, безусловно, не  представляют собой аутентичные 
записи сказок. Однако подобные публикации были типичны для того времени. Собира‑
тели в значительной степени старались неким образом унифицировать тексты, сделать 
их с соответствующими своим представлениями о народной сказке. Некоторые ориен‑
тировались на то, как по их представлениям должен рассказывать сказки крестьянин, 
другие брали за образец лубочные тексты, некоторые лишь слегка редактировали свои 
записи, были и те, кто практически переписывал текст, создавая по сути литературную 
сказку на основе фольклорного повествования. Конечно, среди собирателей были и те, 
кто фиксировал слова сказочника максимально точно, однако таких людей было очень 
мало. Таким собирателем был, например, С. Разумихин, священник Ржевского уезда 
Тверской губернии, который максимально точно (с соблюдением диалектных особен‑
ностей) записал сказку «Надзей, папов унук», опубликованную в сборнике А.Н. Афана‑
сьева [15, № 143]. Однако это было скорее исключение.

С.Я. Дерунов опубликовал семь текстов. В примечании редактора к публикации 
написано «Сообщены (то есть присланы. — В.Е.) членом ярославского статистического 
комитета С.Я.  Деруновым» [17, с.  137]. Больше никаких примечаний ни  сам Деру‑
нов, ни редактор не оставили. Мы не знаем, были ли эти тексты записаны от одного 
или от нескольких сказочников, как Савва Яковлевич вторгался в тексты и что в этом 
случае подвергалось его редактуре, написаны  ли данные тексты самим Деруновым, 
на основании того, что он слышал от других. Однако какова бы ни была природа дан‑
ных текстов они интересны набором мотивов, которые в них встречаются. 

Первая сказка — «Купеческая дочь» — представляет собой максимально полный 
вариант сюжетного типа СУС 883А «Оклеветанная девушка». Впервые сказка на дан‑
ный сюжет была опубликована в  сборнике «Старая погудка на новый лад» в 1795  г. 
Указателем [13] зафиксирован 21 русский вариант, одним из которых и является текст 
С.Я. Дерунова.

 Сказочный текст соответствует сюжетной схеме, однако в не имеются ориги‑
нальные детали, не встречающиеся в известных вариантах данного сюжета. Это прежде 
всего встреча купца Пузанова с горьким пьяницей, который оказывается «не простой 
человек, а колдун» [17, с. 138]. Этот персонаж просит героя «опохмелиться, одолжите 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

259History of Arts

пятачок» [17, с. 138]. После того, как купец дает ему монету, пьяница открывает ему 
«тайну великую». Она заключается в том, что купец должен поехать торговать «на вос‑
точную сторону», в результате чего «большое найдешь счастие, и слава о тебе пойдет 
по всей земле-матушке» [17, с. 138]. Именно пьяница-колдун говорит о том, что сына 
купец может взять с собой, а дочь оставить дома одну, потому что «она у тебя разум‑
ница» [17, с. 138]. В большинстве известных вариантов купец не нуждается в таком 
указании, поскольку сам в месте с сыном ездит по торговым делам. 

Образ таинственного пьяницы, дающего советы не уникален для сказочной тра‑
диции. В целом ряде сказочных сюжетов герой прибегает к помощи именно пьяницы. 
Так, например в сборнике Д.Н. Садовникова горький пьяница Ивашка Белая рубашка, 
которого герой находит «при край же того селенья кабачишка стоит на боку, и боком 
в него не влезешь, и тут самое годное место, где пьяные ходят до ветру, и тут валя‑
ется человек, весь в  дряне заморанный» [16, № 1], оказывается главным богатырем 
и спасителем своих товарищей. 

Именно пьяницы могут давать герою советы о  поисках чудесной диковинки 
или том, как добыть прекрасную царевну. Данным персонажам приписывается некая 
иномирная природа. Это связано, во-первых, с  тем, что  таинственный пьяница — 
нищий. Для традиционной культуры нищий это посредник между мира, некий носи‑
тель иномирного знания [9, с. 408–411; 10, с. 138–156]. Спиртные напитки в большин‑
стве славянских традиций обладают определенной сакральностью, и  соответственно 
потребляющий их человек обладает некими тайными знаниями. Безусловно пьянство 
осуждается [2, с. 149–156], но в сказке пьянство это некий маркер: правильные люди 
не пьют, но и не обладают сакральными знаниями. Пьяница ведет себя неправильно, 
но такое антиповедение указывает на его связь с потусторонними силами. Таким обра‑
зом, пьяница в  сказке находится на  границе миров и  обладает некими магическими 
знаниями. Дерунов подчеркивает это тем, что называет пьяницу колдуном. 

В  большинстве вариантов антагонистом девицы является дядя, брат ее отца. 
Чаще всего сказочники не  говорят о  том, что  он имеет церковный сан, поскольку 
прелюбодеяние с  близкой родственницей и  так приравнивается к  греху. В  тех вари‑
антах, когда отмечается, что этот человек священник, обычно не упоминается о том, 
что он родственник девушки; в этом случае грех прелюбодеяния хочет совершить свя‑
щеннослужитель. В варианте Дерунова представлен двойной грех, персонаж не только 
родственник девушки, но и монах: «Этот самый дядя, брат купца, жил в том же городе 
в монастыре монахом» [17, с. 138] — и эта принадлежность к монашеству постоянно 
подчеркивается. 

Сказка наполнена множеством деталей. Мы знаем как зовут купца и его детей: 
купец Пузанов, его сын Федор и дочь Любовь. Мы видим не свойственные сказки вну‑
тренние диалоги героини, которая размышляет о  том, почему «экай-какой дядюшка 
ласковый» [17, с. 138]. В тексте рассказывается и о том, как дядя-монах создает свою 
версию событий, разбивая окна в доме племянницы и приписывая это «любовникам-
буянам». 

В других вариантах данного сюжетного типа, фраза отца «Собаке собачья смерть» 
связана чаще всего с тем, что брат героини, пытаясь скрыть спасение сестры, как бы 
случайно роняет сердце животного на землю и его съедает собака. В данном варианте 
этого не происходи. Брат показывает окровавленное платье сестры и сердце убитой им 
собаки. Таким образом, сердце становится доказательством гибели девушки, а фраза 
отца связана с  тем, что после смерти она «не будет порочить мое имя честное» [17, 
с. 138].



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

260 Искусствоведение

Мужем купеческой дочери становится король, что несвойственно русским сказ‑
кам, в них обычно действуют цари и царевичи. В большинстве вариантов героиня не рас‑
сказывает мужу о своем прошлом, а в данном случае она открывается ему. В известных 
вариантах отсутствуют развернутые эпизоды отъезда мужа героини на войну и его воз‑
вращения, тоски купеческой дочери о родине и, конечно, подробный рассказа о при‑
ставаниях к молодой женщине министра и о его рассказе о превращении жены монарха 
в оборотня. Довольно подробно у Дерунова представлено и раскрытие правды, когда 
героиня в мужском платье рассказывает всем участникам настоящую историю событий. 

В сказке много внутренних диалогов и психологических деталей, которые свой‑
ственны для более позднего периода бытования сказок, когда многие сказочники стали 
ориентироваться на  литературную традицию. Поскольку варианты данного сюжета 
в  Пошехонском крае не  записывались, мы не  можем с  уверенностью сказать, отно‑
сятся  ли эти особенности текста к  мастерству сказочника, особенностям фиксации, 
к специфике сказочной традиции региона или к особенностям творчества самого Деру‑
нова и его представлениям о форме народной сказки. 

Если рассмотренный выше текст безусловно является сказкой, то другие опу‑
бликованные материалы представляют собой своеобразные миксы мотивов сказоч‑
ных, мифологических и  легендарных. Такое соединение встречается в  фольклорной 
традиции у  сказочников-импровизаторов. Если Дерунов работал с  таким сказочни‑
ком, то он мог услышать данные тексты и в живом бытовании. Однако мы склоняемся 
к тому, что остальные тексты данной подборки представляют собой творчество самого 
С.Я. Дерунова, созданное на основе услышанных им фольклорных текстов, которые 
позволяют говорить о сказочных мотивах, распространенных в Пошехонье.

Второй текст «Четыре братана» представляет собой своеобразную вариацию 
на тему сюжетного типа СУС 759А** «Кого Бог любит, того отмечает». Надо отметить, 
что данный сюжет в русской традиции не зафиксирован. Не известен он и у белорусов. 
В восточнославянской традиции он известен только у украинцев (согласно указателю 
сюжетов — 3 варианта). Однако, подобные тексты о взаимодействии человека и Бога 
были популярны в  другом фольклорном жанре — легенде, а  также в  древнерусских 
повестях. Оттуда, претерпевая определенные изменения, данные сюжеты проникали 
в сказку [11, с. 42–67; 4, с. 127–133; 5, с. 118–125; 6, с. 104–118].

«Умные» братья живут в богатстве и славе. Один становится настоятелем мона‑
стыря, другой — купцом, а третий — царем. Младший же занимается крестьянским 
трудом и живет в нищете, однако после смерти именно он попадает в Рай. Увидев своих 
братьев Аду герой «запечалился» и «светлое место показалось ему темнее прежнего» 
[17, с. 148]. Подобная реализация мотива «бедняк в Раю» скорее характерна для легенд 
и притч, а не для сказок. Сострадание же героя «неправедным» персонажам является 
признаком литературного вмешательства и скорее всего принадлежит авторству самого 
Дерунова, а не фольклорной традиции региона.

В данном тексте много элементов, указывающих на  знание Деруновым фоль‑
клорной традиции. Так, например, описывая бедность деревни, где живут братья, 
С.Я.  Дерунов использует следующую конструкцию: «а  деревня-то, значит, была два 
двора, восемь улиц, а два дома — что два кола» [17, с. 142]. В пословицах довольно 
часто используется иронический прием описания маленького населенного пункта 
«Деревня большая: четыре двора, восемь улиц» или  «Шуми деревня: четыре двора, 
двое ворот, одна труба» [14, с. 289]. Сказочники могут использовать пословицы в своих 
текстах, но  обычно они упоминают их  в  конце текста, как  бы подводя итог и  делая 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

261History of Arts

некий вывод, из событий происходящих в сказке. В данном случае пословица исполь‑
зуется для описания деревни, в которой живут герои, что не типично для фольклор‑
ной сказки. Скорее всего Дерунов использовал данную пословицу для создания некого 
«народного колорита». 

Увидев положение своих братьев на том свете, герой спрашивает у ангела о при‑
чинах случившегося, и ангел подробно рассказывает герою в чем заключается непра‑
вильное поведение его братьев на земле. Для фольклорной сказки не свойственна такая 
подробность объяснения. Ей достаточно то, что персонажи при жизни были монахом, 
купцом и царем, а, следовательно, не могли вести праведную жизнь. Однако подобные 
развернутые сентенции встречаются в  лубочных сказках и  древнерусских повестях, 
откуда скорее всего и были заимствованы Деруновым.

Текст «Солдат в кабачке» представляет собой небылицу, построенную по прин‑
ципу кумулятивной сказки, соединенную с  этиологической легендой о  том, почему 
у медведя хвоста нет. Сказка начинается с рассказа о том, как солдат шел домой в отпуск 
и увидел «дерево, вышиною до самого неба, и что ни сучок, то кабачок» [17, с. 148]. 
Солдат решает войти в кабачок и купить вина на пятачок, «выпил, закусил и захоте‑
лось ему спать; лег — не  спиться, думушка в  голове вертится, куда задумано, туда 
спешиться» [17, с.  148]. Солдат покидает кабачок, и  история повторяется несколько 
раз. Покинув последний кабачок, солдат видит «неба край», хватается за него и оказы‑
вается на небе в прекрасном саду, «где разных вишеньев до отвалу поел» [17, с. 149]. 
В саду он находит окно, из которого видна земля. Посмотрев на землю, солдат начи‑
нает тосковать по родине. Мотив окна на небе, из которого видна земля встречается 
в ряде сказок. Взгляд в него обычно необходим для того, чтобы герой начал тосковать 
по родине и захотел туда вернуться. Но в данном случае герой выпрыгивает в окно: 
«взял, перекрестился да и бултых в окно, полетел на землю, ударился о землю и ушел 
в нее по самые пазухи» [17, с. 149]. Спасается солдат, ухватив за хвост медведя. Пыта‑
ясь спастись от  человека медведь «рванулся — хвост в  руках у  солдата и  остался» 
[17, с. 149]. Как и положено в этиологическом тексте в сказке Дерунова присутствует 
некий вывод «Оттого, сударики вы мои, медведь теперь без хвоста» [17, с. 149]. Однако 
в данном случае небылица о солдате является обрамлением этиологической легенды. 
И завершается текст продолжением небылицы: солдат возвращается в свою деревню 
и шьет из хвоста медведя тулуп. 

Безусловно, фольклорной традиции может быть свойственна и такая контами‑
нация сюжетных типов. Но стоит отметить, что этиологические тексты редко включа‑
ются внутрь фольклорных сказок. Обычно в  рамках традиции они выступают само‑
стоятельно. Их соединение с другими сюжетными типами скорее можно рассматривать 
как некое указание на авторскую работу с текстом.

«Марьюшка Чудная» близка по сюжету к быличкам о проклятых детях, которые 
из-за неправильного поведения матери достаются лукашке (нечистому духу) (Подроб‑
нее о связи данного текста с мифологическими представлениями см.: [7, с. 262–270]). 
Однако, в отличии от большинства текстов о проклятых детях героиня знает о своей 
судьбе и  призывает «доброго молодца, красоты неописанный», у  которого «вместо 
ноженек, рыбий хвост» [17, с.  154]. Героиня оказывается во  власти нечистого духа 
и навсегда исчезает из мира людей. Обилие психологических деталей и морализатор‑
ство указывают на то, что текст является авторским. 

Четвертый и седьмой тексты из подборки С.Я. Дерунова на первый взгляд свя‑
заны с  сюжетом СУС  555 «Коток золотой лобок (золотая рыбка, чудесное дерево)». 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

262 Искусствоведение

Однако в тексте «Жадная старуха» действие развивается скорее в жанре мифологиче‑
ской прозы, чем сказки. Старуха обращается к знахарке Шоше с просьбой помочь им 
со стариком дожить безбедно. Знахарка дает старухе волшебный корешок, который надо 
бросить в воду у мельничной плотины и обратившись к водяному попросить у него 
«золотого оборотня». Старуха выполняет все требования знахарки и получает золото. 
Но, будучи жадной, она обращается к знахарке второй и третий раз. Если второй раз 
получить золото опять удается, то на третий — таинственная кошка вспыхивает: «уда‑
рил гром, разверзлась от вспыхнувшей кошки огненная река и поглотила старуху; ста‑
руха не успела и вскрикнуть. В ту же саму ночь у старухи и избушка с золотой казной 
сгорела, а старик с ума-разума спятил» [17, с. 151–152].

В  седьмом тексте «Рыбак и  чешка» чудесная рыбка предлагает за  свое осво‑
бождение «камень самоцветный, неоценный», но  рыбак отказывается от  этого дара 
и убивает ее. Перед смертью рыбка произносит магическую формулу, свойственную 
быличкам о кладах: «на три головы получишь от меня разжиток» [17, с. 155]. Герой 
богатеет от продажи камня, найденного под сердцем рыбы, но теряет жену и двух сыно‑
вей, то есть те самые три головы о которых предупреждала героя рыбка.

Наконец, сказка «Царевич Ириней» представляет собой своеобразную народ‑
ную утопию о справедливом царе, любящем народ и не любящем бояр, которые за это 
его и убивают. 

Все тексты, представленные в  подборке С.Я.  Дерунова, в  большинстве своем 
не являются собственно сказками. Однако, в них представлены мотивы, характерные 
для некоторых жанров несказочной прозы, которые часто используются сказочниками-
импровизаторами для создания «мира чудесного». 

Слышал ли С.Я. Дерунов сказки такого типа или это его самостоятельная худо‑
жественная находка решить трудно. Вполне возможно, что на сюжеты данных текстов 
оказала влияние и лубочная литература. Единственный текст, представляющий собой 
собственно сказку — это текст об оклеветанной девицы. Он соответствует сюжетной 
схеме сказки, в  нем действуют привычные сказочные персонажи и  т. д. Безусловно 
он испытал влияние некой литературной редактуры, что было типично для того вре‑
мени. Данная подборка позволяет говорить о  существовании в  Пошехонском крае 
и ряда сюжетов мифологической прозы: быличек о проклятой девице и кладах, эти‑
ологических легенд, своеобразных народных утопий, легенд о  пребывании человека 
на том свете и т. д. 

Список литературы
Исследования
1	 Астафьев А.В., Астафьева Н.А. С.Я. Дерунов  // Писатели Ярославского края. 

Ярославль: Верхне-Волжское книжное издательство, 1974. С. 150–158.
2	 Глушкова Т.С. Стереотипы винопития в русском фольклоре // Коммуникативные 

исследования. 2015. № 3 (5). С. 149–156.
3	 Добровольская В.Е. Сказочная традиция Пошехонского края (материалы XIX–

XXI вв.) // Традиционная культура. 2025. Т. 26, № 3. С. 38–50.
4	 Добровольская В.Е. Влияние русской лубочной повести на фольклорную сказку: 

проблема выбора мотива (СУС 938 «Евстафий Плакида» и СУС 301Д «Солдат 
находит исчезнувшую царевну») // Междисциплинарные исследования в гума‑
нитарных науках: единое пространство традиционной культуры и искусства: сб. 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

263History of Arts

мат. II Междунар. научн. конф. М.: Изд-во Рос. гос. ун-та им. А.Н. Косыгина, 
2024. С. 127–133

5	 Добровольская В.Е. Сказка «Евстафий Плакида» (СУС 938) в русской фольклор‑
ной традиции: между агиографией и беллетристикой // Христианская культура 
и славянский мир. Сб. ст. по итогам Х Круглого стола в рамках II Междунар. 
научн. конф. «Междисциплинарные исследования в  гуманитарных науках». 
М.: Изд-во Рос. гос. ун-та им. А.Н. Косыгина, 2024. С. 118–125.

6	 Добровольская В.Е. Мотив встречи человека с Богом и святыми в русских сказ‑
ках // Народная религиозность в свете фольклора. Сб. научн. ст. М.: Изд-во Гос. 
ин-та искусствознания, 2023. С. 104–118.

7	 Киселев А.В. Пошехонская сказка «Марьюшка Чудная» (вторая половина XIX в.): 
опыт интерпретации сюжета // История и культура Ростовской земли. Мат. XII 
научн. конф. Ростов: Изд-во Гос. музея-заповедника «Ростовский кремль», 2007. 
С. 262–270.

8	 Комелина Н.Г. Дерунов Савва Яковлевич // Русские фольклористы: Биобибли‑
ографический словарь. XVIII–XIX  вв.: в  5 т. / [под  ред. Т.Г.  Ивановой]. СПб.: 
Дмитрий Буланин, 2017. Т. 2: Д — Кошурников. С. 55–59.

9	 Левкиевская Е.Е. Нищий // Славянские древности: Этнолингвистический сло‑
варь: в 5 т. / под общ. ред. Н.И. Толстого. М.: Международные отношения, 2004. 
Т. 3: К (Круг) — П (Перепелка). С. 408–411. 

10	 Михайлова К. О семантике странствующего певца-нищего в славянской народ‑
ной культуре // Язык культуры: семантика и  грамматика. М.: Индрик, 2004. 
С. 138–156. 

11	 Пигин А.В. Древнерусская Повесть о Христовом крестнике: проблема жанра // 
Проблемы исторической поэтики. 2019. Т. 17, № 4. С. 42–67.

12	 Русские крестьяне. Жизнь. Быт. Нравы. Материалы «Этнографического бюро» 
князя В.Н. Тенишева. СПб.: Навигатор, 2006. Т. 2: Ярославская губерния. Ч. 1: 
Пошехонский уезд. 607 с.

13	 СУС — Сравнительный указатель сюжетов. Восточнославянская сказка / сост. 
Л.Г. Бараг, И.П. Березовский, К.П. Кабашников, Н.В. Новиков. Л.: Наука. 1979. 
437 с

Источники
14	 Даль В.И. Пословицы русского народа: в 2 т. М.: Худож. лит., 1989. Т. 1. 433 с.
15	 Русские народные сказки А.Н. Афанасьева: в 3 т. М.: Наука, 1984. Т. I. 539 с.
16	 Сказки и предания Самарского края, собраны и записаны Д.Н. Садовниковым. 

СПб.: Тип. Министерства внутренних дел, 1884. 404 с.
17	 Сказки Пошехонского уезда. Собрание С.Я.  Дерунова // Труды Ярославского 

губернского статистического комитета / под ред. А. Фогель. Ярославль: В губерн‑
ской типографии, 1868. Вып. 5. С. 137–156.



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

264 Искусствоведение

***

© 2025. Varvara E. Dobrovolskaya
Moscow, Russia

TALES OF THE POSHEKHONSKY REGION
IN THE MATERIALS OF S.YA. DERUNOV

Abstract: The first publications of Poshekhonye fairy tales are associated with the poet 
and public figure S.Ya. Derunov, who published seven texts. These are not authentic 
transcriptions of the tales. We do not know whether they were recorded from one or 
several storytellers, whether they were edited, or whether Derunov himself wrote them 
based on what he heard from others. Yet whatever the nature of these texts, they are 
interesting for the range of motifs they contain. Only one of the texts is a proper fairy 
tale; the others represent unique combinations of fairy tale, mythological, and legendary 
motifs. Such a mixture of multi-genre elements is common in the folklore tradition 
among improvisational storytellers, and Derunov could have heard these texts in real 
life. The remaining texts in this collection are most likely the work of S.Ya. Derunov 
himself, based on folklore texts he heard. These are not fairy tales per se, but rather the 
motifs used in them to create a “wonderful world” in non-fairytale prose genres. It is 
possible that the plots of these texts were influenced by popular prints. This collection 
suggests the existence in the Poshekhonsky region of a number of plots common to both 
fairy tales and mythological and legendary prose.
Keywords: Folkloric Fairy Tale, Regional Fairy Tale Tradition, Folklore and Literature, 
Poshekhonye, S.Ya. Derunov.
Information about author: Varvara E. Dobrovolskaya — PhD in Philology, Associate 
Professor of the Department of General and Slavic Art History, Department of General 
and Slavic Art Studies, Institute of Slavic Culture, A.N. Kosygin Russian State University 
(Technologies. Design. Art), Khibinsky Pass., 6, 129337 Moscow, Russia. 
ORCID ID: https://orcid.org/0000‑0002‑2346‑7493
E-mail: dobrovolska@inbox.ru
Received: May 4, 2025
Approved after reviewing: November 9, 2025
Date of publication: December 28, 2025
For citation: Dobrovolskaya, V.E. “Tales of the Poshekhonsky Region in the Materials 
of S.Ya. Derunov.” Vestnik slavianskikh kul’tur, vol. 78, 2025, pp. 257–266. (In Russ.) 
https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑257‑266

References
1	 Astaf'ev, A.V., Astaf'eva, N.A. “S.Ia. Derunov.” Pisateli Iaroslavskogo kraia. [Writers 

of the Yaroslavl Region]. Iaroslavl', Verkhne-Volzhskoe knizhnoe izdatel'stvo Publ., 
1974, pp. 150–158. (In Russ.)

2	 Glushkova, T.S. “Stereotipy vinopitiia v russkom fol'klore” [“Stereotypes of Wine 
Consumption in Russian Folklore”]. Kommunikativnye issledovaniia, № 3 (5), 2015, 
pp. 149–156. (In Russ.)



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

265History of Arts

3	 Dobrovol'skaia, V.E. “Skazochnaia traditsiia Poshekhonskogo kraia (materialy XIX–
XXI  vv.)” [The Fairy Tale Tradition of the Poshekhonye Region (Materials from 
the 19th – 21th Centuries)]. Traditsionnaia kul'tura, vol. 26, no. 3, 2025, pp. 38–50. 
(In Russ.)

4	 Dobrovol'skaia, V.E. “Vliianie russkoi lubochnoi povesti na fol'klornuiu skazku: prob‑
lema vybora motiva (SUS 938 ‘Evstafii Plakida’ i SUS 301D ‘Soldat nakhodit isch‑
eznuvshuiu tsarevnu’)” [“The Influence of the Russian Popular Tale on the Folk Fairy 
Tale: The Issue of Motif Selection (CIP 938 ‘Eustathius Placidus’ and CIP 301D ‘The 
Soldier Finds the Vanished Princess’”]. Mezhdistsiplinarnye issledovaniia v gumani-
tarnykh naukakh: edinoe prostranstvo traditsionnoi kul'tury i iskusstva: sbornik mate‑
rialov II  Mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii [Interdisciplinary Research in the 
Humanities: A Common Space of Traditional Culture and Art: Collection of Proceed‑
ings from the 2st International Scientific Conference]. Moscow, A.N. Kosygin Russian 
State University Publ., 2024, pp. 127–133. (In Russ.)

5	 Dobrovol'skaia, V.E. “Skazka ‘Evstafii Plakida’ (SUS 938) v russkoi fol'klornoi trad‑
itsii: mezhdu agiografiei i belletristikoi” [“The Fairy Tale ‘Eustathius Placidus’ (CIP 
938) in the Russian Folkloric Tradition: Between Hagiography and Belles-Lettres”]. 
Khristianskaia kul'tura i slavianskii mir. Sbornik statei po itogam X Kruglogo stola v 
ramkakh II Mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii “Mezhdistsiplinarnye issledova‑
niia v gumanitarnykh naukakh” [Christian Culture and the Slavic World. Collection of 
Articles Based on the Results of the 10th Round Table within the Framework of the 2st 
International Scientific Conference “Interdisciplinary Research in the Humanities”]. 
Moscow, A.N. Kosygin Russian State University Publ., 2024, pp. 118–125. (In Russ.)

6	 Dobrovol'skaia, V.E. “Motiv vstrechi cheloveka s Bogom i sviatymi v russkikh ska‑
zkakh” [“The Motif of a Human Encounter with God and Saints in Russian Fairy 
Tales”]. Narodnaia religioznost' v svete fol'klora. Sbornik nauchnykh statei [Popular 
Religion in the Light of Folklore. Collection of Scientific Articles]. Moscow, The State 
Institute of Arts Studies, 2023, pp. 104–118. (In Russ.)

7	 Kiselev, A.V. “Poshekhonskaia skazka ‘Mar'iushka Chudnaia’ (vtoraia polovina 
XIX v.): opyt interpretatsii siuzheta” [“The Poshekhonye Fairy Tale ‘Marjushka the 
Marvelous’ (Second Half of the 19th Century): An Attempt at Plot Interpretation”]. 
Istoriia i kul'tura Rostovskoi zemli. Materialy XII nauchnoi konferentsii [History and 
Culture of the Rostov Region. Materials 12th Scientific Conference]. Rostov, State 
Museum-Preserve “Rostov Kremlin” Publ., 2007, pp. 262–270. (In Russ.)

8	 Komelina, N.G. “Derunov Savva Iakovlevich” [“Derunov Savva Iakovlevich”]. 
Russkie fol'kloristy: Biobibliograficheskii slovar'. XVIII–XIX  vv.: v  5  t. [Russian 
Folklorists: Biobibliographical Dictionary. 18th – 19th Centuries: in 5 vols.], vol. 2: 
D — Koshurnikov, [ed. T.G. Ivanovoi]. St. Peterburg, Dmitrii Bulanin Publ., 2017, 
pp. 55–59. (In Russ.)

9	 Levkievskaia, E.E. “Nishchii” [“The Beggar”]. Slavianskie drevnosti: Etnolingvis-
ticheskii slovar': v 5  t. [Slavic Antiquities: Ethnolinguistic Dictionary: in 5 vols.], 
vol.  3: K (Krug) — P (Perepelka), ed. N.I.  Tolstogo. Moscow, Mezhdunarodnye 
otnosheniia Publ., 2004, pp. 408–411. (In Russ.)

10	 Mikhailova, K. “O semantike stranstvuiushchego pevtsa-nishchego v slavianskoi 
narodnoi kul'ture” [“On the Semantics of the Wandering Beggar-Singer in Slavic Folk 
Culture”]. Iazyk kul'tury: semantika i grammatika [The Language of Culture: Seman-
tics and Grammar]. Moscow, Indrik Publ., 2004, pp. 138–156. (In Russ.)



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

266 Искусствоведение

11	 Pigin, A.V. “Drevnerusskaia Povest' o Khristovom krestnike: problema zhanra” [“The 
Old Russian Tale of Christ's Godson: The Issue of Genre”]. Problemy istoricheskoi 
poetiki, vol. 17, no. 4, 2019, pp. 42–67. (In Russ.)

12	 Russkie krest'iane. Zhizn'. Byt. Nravy. Materialy «Etnograficheskogo biuro» knia-
zia V.N. Tenisheva [Russian Peasants. Life. Customs. Morals. Materials of Prince 
V.N. Tenishev’s “Ethnographic Bureau”], vol. 2: Iaroslavskaia guberniia [Yaroslavl 
Province], part 1: Poshekhonskii uezd [Poshekhonye District]. St. Petersburg, Naviga‑
tor Publ., 2006. 607 p. (In Russ.)

13	 SUS — Sravnitel'nyi ukazatel' siuzhetov. Vostochnoslavianskaia skazka [SUS — Com-
parative Index of Plots. East Slavic Fairy Tale], comp. L.G. Barag, I.P. Berezovskii, 
K.P. Kabashnikov, N.V. Novikov. Leningrad, Nauka Publ., 1979. 437 p. (In Russ.)


