
Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

233Philological sciences

https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑233‑244
УДК 821.161.1.09
ББК 83.3(2)
Научная статья/Research article

This is an open access article distributed under
the Creative Commons Attribution 4.0

International (CC BY 4.0)

© 2025 г. Сюе Чэнь
г. Ухань, КНР

ОТРАЖЕНИЕ ТЕМЫ ГОЛОДА 1920-х ГГ.
В «СОЛНЦЕ МЕРТВЫХ» И.С. ШМЕЛЕВА

Работа выполнена при финансовой поддержке Государственного фонда общественных 
наук Китая в 2025 г. — «Крымский миф в русской литературе»

(номер проекта: 25CWW027)

Аннотация: В  статье исследуется художественное воплощение темы голода 
1920 годов в эпопее И.С. Шмелева «Солнце мертвых». Крымская картина бытия 
эпохи Гражданской войны показана автором через призму глубокого экзистенци‑
ального кризиса человека, столкнувшегося с тотальным сломом привычного миро‑
порядка. Центральным элементом становится голод, представленный не только 
как социальная катастрофа, но и как категория духовно-нравственная, системно 
подавляющая базовые биологические и  психологические инстинкты. В  рамках 
статьи проводится детальная параллель между шмелевским описанием реф‑
лексии и  поведенческих психотипов голодающих — материнским инстинктом, 
инстинктом самосохранения, каннибализмом, онейрическими состояниями — 
и ключевыми теоретическими положениями труда П. Сорокина «Голод как фак‑
тор». Как у Шмелева, так и у Сорокина поведение и сознание людей в условиях 
голода интерпретируются как яркое свидетельство своеобразного «нисхождения 
по эволюционной лестнице», где пределом деградации становится явление кан‑
нибализма. Писатель не просто фиксирует ужас происходящего, но и раскрывает 
через призму трагедии национальные и  универсальные поведенческие модели, 
исследуя предельные возможности и  границы человеческого существования. 
Особое внимание в статье уделяется уникальному художественному синтезу, где 
беспощадно реалистичное изображение трагедии неразрывно слито с мифопоэ‑
тикой, мощными библейскими аллюзиями, что придает повествованию характер 
вечной притчи о борьбе человека с абсурдом и небытием.
Информация об авторе: Сюе Чэнь — кандидат филологических наук, Старший 
преподаватель кафедры русского языка и литературы, Педагогический универси‑
тет Центрального Китая, ул. Лоюй, д. 152., 430079 г. Ухань, КНР. 
Ключевые слова: голод, каннибализм, Крым, И.С. Шмелев, «Солнце мертвых».
E-mail: xuechen0430@126.com
Дата поступления статьи: 08.03.2025
Дата одобрения рецензентами: 05.11.2025
Дата публикации: 28.12.2025



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

234 Филологические науки

Для цитирования: Сюэ Чэнь. Отражение темы голода 1920 гг. в «Солнце мерт‑
вых» И.С. Шмелева // Вестник славянских культур. 2025. Т. 78. С. 233–244. 
https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑233‑244

В мировой истории массовый голод интерпретируется как социальная трагедия. 
Согласно данным официальной статистики, голод в  1921‒1922  гг. в  России охватил 
35 губерний с общим населением в 90 миллионов человек, из которых голодало не менее 
40 миллионов [8, с. 446], в том числе он привел к случаям каннибализма. Обратимся 
к другой статистике: в Первую мировую войну умерло 1,5 млн россиян, в голод 1921 г. 
— от 5 до 7,5 млн [3, с. 35]. Основными причинами голода считаются: жестокая засуха 
1921 г., разрушительные последствия Гражданской войны, проводимая большевиками 
экономическая политика, человеческий фактор. Тема голода 1921‒1922 гг. воплощена 
в русской литературе и нашла яркое отражение в художественных произведениях 20 гг. 
Вот некоторые произведения того времени о голоде: «Стихи о голоде» (1922) В.Я. Брю‑
сова; «Голод» из  цикла «Усобица» (1923) М.А.  Волошина; «Диктатор Петр» (1923) 
Н.Н.  Никандрова; «Голод» (1922) Б.Л.  Пастернака; «Голод» (1922) С.А.  Семенова; 
«Волга! Волга!..» (1921), «Голод» (1921), «Трубите, кричите, несите!..» (1921), «Народ 
отчаялся. Заплакала душа…» (1922) В. Хлебникова и др.

Тема голода не только упомянута в художественных произведениях, но и отра‑
жена в  ряде социологических исследовательских работ того времени. Русско-амери‑
канский социолог Питирим Сорокин также обратился к  теме голода 1921‒1922  гг., 
свидетелем которого он был. В своей монографии «Голод как фактор. Влияние голода 
на поведение людей, социальную организацию и общественную жизнь» (1922) развер‑
нут анализ типологических характеристик, причин, национальной специфики, биоло‑
гических и  экономических факторов голода. Он перечисляет четыре «монстра» все‑
мирной истории: голод, эпидемия, война, революция. Голод как социальный «монстр» 
тесно связан с остальными. Общее положение о «монстрах» актуально для объяснения 
причин голода 1921‒1922 гг. Сорокин описывает поведение граждан России в 1917–
1921 гг., когда проявились катастрофические препятствия для сознательного и бессоз‑
нательного добывания пищи [10, с. 7–8, 137‒150]. 

Шмелев изображает крымский голод в конце Гражданской войны и как худож‑
ник, и как документалист. Описанная автором ситуация в «Солнце мертвых» — живая 
и реальная конкретика 1920 гг. в Крыму; документальность материала соответствует 
документальности очерковой, исследовательской литературы об этих событиях. Шме‑
лев был свидетелем крымской трагедии 1920 гг., пережил и голод, и красный террор, 
потерял единственного сына, после чего погрузился в  глубокий духовный кризис, 
о чем свидетельствуют крымские письма Шмелева В. Вересаеву. Так 20 октября (2 ноя‑
бря) 1921 г. он писал: 

Я  все потерял. Все. Я  Бога потерял, и  какой я  теперь писатель, если я  потерял даже 
Бога. С  большой  ли, с  малой буквы — бог (Бог) — он нужен писателю, необходимо нужен. 
Мироощущение на той или иной религиозной основе — условие, без чего нет творчества. <…> 
Душа истекла [18, с. 181].

Литературный критик того времени Ю. Айхенвальд воспринял «Солнце мерт‑
вых» как русский «Апокалипсис», в котором новая власть есть зло в его библейском 
понимании («Руль», 1923, 8  июля) [2, с.  7]. И. Ильин прочитал «Солнце мертвых» 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

235Philological sciences

как  аллюзию на  библейскую историю Иова, но  предпочтение отдал произведению 
Шмелева как вербальной картине современного бытия [15, с. 21]. Шмелев стремится 
в своей автобиографической эпопее не только к прямому описанию голода как социаль‑
ной и народной трагедии, главным образом он сосредоточился на изображении интел‑
лектуального, духовно-нравственного сопротивления человека голоду в условиях, когда 
политическое, социальное преодоление бедствия практически невозможно. 

В «Солнце мертвых» мотивации поступков и сами поступки, интеллектуальная 
жизнь, эмоциональные рефлексии описаны в условиях и социального слома, и рели‑
гиозно-мыслительных переживаний, и  физических лишений, и  моральных пораже‑
ний, и биологических искажений. Человек становится неким «статистом» в бытийном 
эксперименте, подчиняется голоду как  детерминирующему началу, у  него иссякают 
витальные силы. В «Солнце мертвых» больница не принимает опухших от голода, при‑
юты не берут детей, и в какой-то момент страдальцев ожидает смерть как спасение. 
По сути человек как биологический вид изображен в условиях «обратной филогении», 
перед ним — нисходящая эволюционная лестница: 

Будем кормиться виноградными косточками, жмыхом! Его едят люди и умирают. Продают 
на базаре, как хлеб когда-то [20, с. 579].

Эта «обратная филогения» как некий путь «вспять» воплощена в мотиве канниба‑
лизма, «каннибализм часто возникает благодаря недостатку или отсутствию животной 
пищи» [10, с. 166]. Мотив каннибализма в произведении Шмелева осмыслен как дегра‑
дация: «теперь человечину едят… человек злей собаки» [20, с. 518]. В «Солнце мерт‑
вых» включен и  мотив трупоедства: «На  Волге десятки миллионов с  голоду дохнут 
и  трупы пожирают» [20, с.  506]. Явление это описано Шмелевым на  фактической 
основе, оно фигурирует и в воспоминаниях М.Н. Квашниной-Самариной «В красному 
Крыму»: «Вокруг был страшный голод. Татары стали есть собак, кошек и даже трупы 
людей» [16, с. 352]. Чудовищность голода заострена через поведение и эмоции детей: 
«Как-то раз ко мне подошла маленькая девочка — дочка санитарки — и сказала с вос‑
торгом: “Сестрица, какую вкусную человечину я ела!”» [16, с. 352]. 

Обратимся также к  свидетельству М. Волошина, который в  письме к  матери 
в  феврале 1922  г. сообщал: «ужасы голода начинают принимать кошмарные формы. 
Людоедство становится обычным явлением» [11, с.  415]. Он  же писал В.  Вересаеву 
12 марта 1922 г.: «Видят там и трупы с обрезанным мясом. Трупоедство было сперва 
мифом, потом стало реальностью. Колбаса и холодец из человеческого мяса были кон‑
статированы на рынке, так же как и похищение трупов на колбасу» [11, с. 435–436]. 
Голод подавлял родительские инстинкты, о чем свидетельствуют случаи детоубийства. 
Свидетельства М. Волошина дополняют дневниковые записи за 1922 г. феодосийского 
гимназиста Г. Гауфлера: 

Развилось страшное людоедство. Цыгане ловят, убивают и  солят детей <…> А  говорят, 
что тот, кто раз съел человеческого мяса, тот не может есть что-нибудь другое, а хочет только 
человечины, и это его толкает на новое убийство [4, с. 237–240].

В 1997 г. крымский писатель А.Г. Зарубин (в соавторе с братом В.Г. Зарубиным) 
опубликовал в  Симферополе монографию «Без  победителей: История гражданской 
войны в Крыму». В ней приведены следующие факты: «В Бахчисарае милицией аресто‑



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

236 Филологические науки

вана семья цыган, зарезавших четырех детей и из их мяса сваривших суп. В Карасуба‑
заре (ныне — Белогорск) мать зарезала своего 6-летнего ребенка, сварила его и начала 
есть вместе с 12-летней дочкой» [13, с. 699]. 

В  «Солнце мертвых» каннибализмом писатель в  целом маркирует установив‑
шийся при новой власти ход жизни. Фактор единичного людоедства проецируется авто‑
ром на отношения социальных масс и интерпретируется как самоистребление челове‑
ческого рода. Каннибализм — редкая тема русской литературы, но все же прозвучавшая 
в  1920  гг. В  «Погорельщине» (1928) Н.  Клюев воплотил тему людоедства 1920  гг. 
на  русском Севере: «И  синеглазого Васятку  / Напредки посолили в  кадку»; «За  кус 
говядины с печенкой / Сосед освежевал мальчонка  / И серой солью посолил  / Вдоль 
птичьих ребрышек и жил» [17, с. 687]. Поэт показал, как в людоеде искажается чело‑
веческая природа. Так, старуха, замывшая кровь мальчика, «Излилась лаем на чулане, / 
И страшен был старуший лай» [17, с. 687]. Ответственность перекладывается и на сам 
крестьянский мир, зооморфизм проявляется в мужиках и бабах: они «взвыли на луну»; 
«Завыл Парфен, худой Егорка, / Им на обглоданных задворках / Откликнулся матерый 
волк…» [17, с. 688]. Искаженными формами наполняется пространство, луна обретает 
лик Васятки: «Ополночь бабкино страданье / Взошло над бедною избой / Васяткиною 
головой» [17, с. 687]. 

К теме голода 1921–1922 гг. также обратились татарские писатели М. Гафури 
и  Г.  Ибрагимов. Психологическая и  правовая деградация каннибала — тема татар‑
ской литературы первой трети ХХ  в. В  поэме «Людоеды» М.  Гафури описан отец, 
которого муки голода толкают на преступление — убийство сына. Он трижды пыта‑
ется есть неостывшее мясо своего ребенка, но  не  решается взять и  кусочек. Жест‑
кий натурализм характеризует и поведение матери: она достает кусочек мяса, ее «рот 
был открыт, но не послушался язык своей хозяйки  / упала на пол маленькая ручка» 
[12, с.  71]. В  повести Г.  Ибрагимова «Люди» (1923) изображена трагедия татарской 
семьи — отец убивает собственную дочь. И  здесь писатель прибегает к  натурали‑
стическим подробностям: «он накрыл лицо Нафисы тряпкой и  грубой рукой провел 
несколько раз ножом по горлу… дочь с наполовину разрезанным горлом начинает хри‑
петь. Страшная смерть…» [14, с. 278]. В отличие от героя Гафури, герой Ибрагимова 
насыщается мясом жертвы и не осознает своего греха, «не чувствует раскаяния, того 
чувства, что рождается в сытом теле: мораль, совесть, силы уже давно покинули его» 
[14, с. 280]. Ибрагимов показывает, как голод ослабляет родительский инстинкт. В теме 
голода, в частности каннибализма, показана как частная трагедия, так и универсальная 
проблема искажения психики личности, оказавшейся в чрезвычайных обстоятельствах. 
Образу каннибала в  «Солнце мертвых» придан онтологический, глубинный смысл, 
что достигается рассуждением о появившейся в Крыму Бабе Яге — хозяйке мира мерт‑
вых, типологически близкой богине мертвых Персефоне, как полагал А.А. Потебня [7, 
с. 243]. 

Эпический смысл эпизода о людоедстве проявляется благодаря аллюзиям пове‑
сти Шмелева на библейский текст. Приведем пример из повести: «В Бахчисарае тата‑
рин жену посолил и съел» [20, с. 579]; здесь люди пожирают детей своих, и животные 
постигают ужас» [20, с.  470]. В Библии тема голода также сопровождается мотивом 
людоедства. Приведем пример из четвертой книги Царств. При осаде Самарии две жен‑
щины заключили соглашение о поедании своих детей, первая выполнила договорен‑
ность, вторая, насытившаяся чужим ребенком, отказалась отдать на съедение своего: 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

237Philological sciences

И сказал ей царь: что тебе? И сказала она: эта женщина говорила мне: «отдай 
своего сына, съедим его сегодня, а сына моего съедим завтра». И сварили мы моего 
сына, и съели его. И я сказала ей на другой день: «отдай же твоего сына, и съедим его». 
Но она спрятала своего сына (4 Цар. 6: 28‒29).

В Книге «Плач Иеремии» при описании падения Иерусалима есть такие строки: 

И женщины, пребывая в страданиях великих, своими руками варят тела детей своих малых 
в  кипятке, чтобы накормить плотью детей убитых своих тех, кто  оплакивает падение дочерей 
моих и людей моих (Плач. 4: 10).

Во «Второзаконии» говорится по поводу наказания иудеев Богом: 

И ты будешь есть плод чрева твоего, плоть сынов твоих и дочерей твоих, которых Яхве, Бог 
твой, дал тебе, в осаде и в стеснении, в котором стеснит тебя враг твой (Втор. 28: 53). 

Каннибализм в «Солнце мертвых» подан и как факт современности, и как внев‑
ременная реальность. Писатель не описывает психологического и физического состо‑
яния каннибала. Каннибал вынужденно подчинен своей биологической природе, 
но сознание его преступно. По мысли Д.С. Лихачева, высказанной в связи с трагедией 
блокадного Ленинграда: 

Людоедство это нельзя осуждать огульно. По  большей части оно не  было сознательным 
<…> Но были и такие мерзавцы, которые убивали людей, чтобы добыть их мясо для продажи [5, 
с. 316].

Лаконичность эпизодов и бесстрастность интонации Шмелева усиливает тему 
бедственной участи человека. 

Биологические рефлексы человека подчиняются голоду, но  и  голод подавляет 
самозащитные рефлексы человека. Например, голодающие едят ядовитую пищу. Голод 
заставляет героев Шмелева распродавать одежду, пробираться в  опасную для  жизни 
местность, например, старая няня с  риском для  себя везет вино в  степь для  обмена 
на  пшеницу и  т. п. В  ряде эпизодов описано депрессивное состояние голодающих. 
Голод побуждает доктора Михаила Васильевича есть желуди и старый горький мин‑
даль из сада, молоть виноградные косточки и печь из них пирожки. Борис Шишкин 
печет лепешки из желудей и ест их, несмотря на муки тошноты. Девочка по велению 
матери собирает буковые орешки-пьянки, «от них голова пьяная бываете, если много 
грызть, зато они жи-ирные, вку-усные!» [20, с. 551]. Старый рыбак умирает, наевшись 
досыта виноградного жмыха. Мальчишки грызут копыта и кости, «в остатках от “людо‑
едов” роются дети и старухи, ищут колбасную кожицу, обгрызанную баранью кость…» 
[20, с. 600].

Шмелев, описывая психологическое состояние голодающего, показывает стадии 
утраты воли к  жизни. В  этом отношении показательна история доктора, в  конечном 
итоге решающего, что его жизнь «за порогом». Старая барыня рефлексирует по поводу 
ненужности будильника, она готова заснуть и не проснуться. Кузнец Кулеш мечтает 
поменять на пшеницу и картошку свою печь — в прежние времена источник его зара‑
ботка; голод подавляет его энергию, он обессилен, но его не принимают в больницу, 
он умирает. Для рассказчика печеный хлеб — забытое понятие, он рассуждает о том, 
что для мертвых все — ничто и ничего. Люди утешают себя надеждой на смерть.



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

238 Филологические науки

Питирим Сорокин отмечал, что  в  самом начале голода человек стремится 
к интенсивной добыче пропитания; продолжительно голодая, он испытывает снижение 
энергии и подавление психики и физической выносливости; минимизируется инстинкт 
самозащиты и возрастает готовность к смерти [10, с. 256–280].

В «Солнце мертвых» голод и «пайка» мотивируют политический выбор чело‑
века. Шмелев создает образ интеллигента, принявшего порядок большевиков. За фунт 
хлеба Шура из тихого музыканта становится «мелким стервятником», конфискующим 
у  населения так называемые излишки, он сажает людей в  тюрьмы-подвалы, откуда 
их без суда и следствия ведут на казнь [20, с. 478]. Зооморфная характеристика вписы‑
вает его в ряд «зверя», «дикаря», «ястреба», «дьявола лютого» «с лицами человечьими», 
«бациллы человечьей». История Шуры также коррелирует с фрагментом труда Соро‑
кина, в котором описано, как голодный человек действует вопреки своим убеждениям: 

…голод стремится переделать наше мировоззрение и  идеологию по  своему образу 
и подобию, удаляет, обрезает, глушит, выветривает все конфликтующее с ним и «протежирует» 
всему, что ему благоприятствует [10, с. 226].

У  Шмелева показан в  прошлом мирный интеллигент — архитектор, который 
при новой власти и из-за страха, и ради полфунта хлеба из соломы описывает и рекви‑
зирует книги рассказчика.

Голод минимизирует иные мотивировки поступков и деформирует религиозное 
сознание. В голодном состоянии доктор проходит путь от веры в существование Бога 
к неверию. Он не выдержил физических, эмоциональных страданий, не нашел интел‑
лектуальной и религиозной опоры. В сознании доктора складывается противоположная 
каноническому православию парадигма новой религии. Смысл ее заключен в словосо‑
четании «небытие помойное» [20, с. 508]. Он перестает держаться за жизнь как за дар 
Божий, запирается в доме и заканчивает земной путь суицидом — как нисхождением 
в  преисподнюю. В  христианстве грех самоубийства восходит к  сомнению в  спаси‑
тельном промысле Божьем. В  религиозном аспекте самоубийство символизирует то, 
что в сознании доктора Бог умер. Это результат и иссякания жизненных сил, и кри‑
зиса веры. В произведении также приведены эпизоды о тех, кто переходит на сторону 
большевиков, изменяет свою веру: были «сорваны — пропиты кресты нательные» [20, 
с.  522]. Описано осквернение креста бутылкой. В  критической ситуации, как  пишет 
Шмелев, люди «Евангелие пустили на пакеты» [20, с. 517]. Инстинкт самосохранения 
принуждает девушку спасаться от  голода браком с подкармливающим ее татарином: 
«какая гадкая стала… если бы замуж взял… пошла бы… что чужая вера!» [20, с. 552] 
Нарушение норм поведения выражено в изменении иерархии потребностей. Порядоч‑
ные женщины под давлением голода продают себя за хлеб, что показано в ряде эпизодов 
«Солнца мертвых». Например, девочка идет на кордон просить хлеба, она «нарушен‑
ная стала», но вынуждена и далее таким путем добывать пищу. Звучат обобщающие 
фразы: «семья теперь…все девчонки! Не миновать — всем гулять… с комиссарами» 
[20, с. 561]; «а теперь вся девка у них, на прикорме, каких полюбовниц себе набрали… 
из хорошего даже роду» [20, с. 587].

Описанное компромиссное поведение как  следствие голода перекликается 
с известной библейской историей. В Книге Бытия Исав, старший сын Исаака и Ревекки, 
за чечевичную похлебку передает свое право первородства младшему брату Иакову: 
«Скорее, дай мне поесть немного того красного, что ты готовишь! Я умираю от голода» 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

239Philological sciences

(Быт. 25: 30). Из-за похлебки из красной чечевицы меняется имя Исава на имя Едом, 
то есть красный (Быт. 25: 31‒34), что меняет и саму его личностную идентификацию. 
Библейский сюжет — пример религиозной антропонимики, утвердившейся впослед‑
ствии в художественной практике. В «Солнце мертвых» жителей Крыма Шмелев наде‑
ляет именами, а представители новой власти в Крыму показаны как безымянная масса. 

Онтологический смысл трагедии у Шмелева воплощен и в  теме голода детей 
и  животных. Образы детей, наиболее беззащитных в  условиях массового голода, 
и  животных отмечены особой авторской эмоциональностью. Детское восприятие 
голода конкретно, не  усложнено глубоким психологизмом и  философичностью. Оно 
проявляется лаконично и с нравственной определенностью в понимании добра и зла. 
В повести Шмелев акцентирует внимание на восьмилетней девочке Ляле — дочке няни 
(соседке рассказчика). Ляля — босоногая, прозрачная, хрупкая, беленькая девочка, 
у нее светлые умные глаза; на ней — единственная одежда, которую она носит с весны. 
Испытания голодом отражены на внешности детей: у девочки серьезное лицо, усталые, 
ввалившиеся глаза; мальчики иссушены голодом. В образе Ляли запечатлена двойствен‑
ность сознания ребенка, оказавшегося в такой ситуации. С одной стороны, в ней есть 
наивность, детское любопытство и детская чистота. Узнав, что корова Тамарка сжевала 
миндаль, девочка считает, что теперь корова даст миндальное молоко [20, с. 476]. Ляля 
стеснительна, совестлива, отказывается принять лепешку у рассказчика, зная, что он сам 
голодает: «она вся вспыхивает и пятится, а глаза не могут оторваться от лепешки. Она 
даже отмахивается в испуге» [20, с. 476]. С другой стороны, Ляле свойственно взрослое 
мышление. Девочка очень серьезно разговаривает с рассказчиком и по-взрослому пыт‑
лива в познании природы. Взрослея в условиях голода, наблюдая смерть, она адаптиру‑
ется в мире взрослых. В то же время она следует этическим нормам, от которых отсту‑
пали взрослые, открыта и  прямолинейна в  оценках неблаговидных поступков: дядю 
Андрея, укравшего гуся, она называет вредным мужиком. Также мальчики, узнавшие 
о смерти своего отца, исполнены справедливой мести: «Мы… Коряка… убьем! камнем 
убьем! <…> — Сволочь!» [20, с. 551]. 

Дети в повести Шмелева не испытывают чувства страха перед смертью от голода, 
верят в слова взрослых о Великом воскресении: 

Чего бояться… — отвечает она, грызя миндалик. — Мамочка говорит — только не мучиться, 
а  то  как  сон… со… он-сон! А  потом все воскреснут! И  все будут в  бе… лых рубашечках, 
как  ангелочки, и  вот так вот ручки… Под  рукой-то, под  рукой-то!.. раз, два… четыре целых 
миндалика! [20, с. 558]

В  поведении ребенка проявляется ответственность. Взросление выражается 
в том, что дети ищут еду не только для себя, но и для младших; старший ребенок — две‑
надцатилетняя девочка — добытчик в семье: младшие обгладывают кости, едят кусок 
овечьего сыра и татарский чурек, добытые для них сестрой; она ради себя и двух млад‑
ших братьев хочет выйти замуж за татарина и не считает это самопожертвованием [20, 
с. 485]. 

В «Солнце мертвых» наряду с образами голодных детей присутствуют и образы 
голодных животных. Например, это кричащий от голода павлин, голодающая корова, 
трупы брошенных врангелевцами коней, ослабевшие курочки. 

Образы животных часты в литературе и фольклоре, они встречаются в сказках, 
мифах, произведениях с басенно-аллегорическим смыслом. Немало образов животных 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

240 Филологические науки

воплощено русскими поэтами, это и «Конь» (1834) Пушкина, и «Змей» (1847) Фета, 
и  «Волки» (1856) А. К. Толстого, и  «Молодые лошади» (1876) Некрасова; «Белый 
конь чуть ступает усталой ногой…» (1905) Блока; «Безумный волк» (1933) Заболоц‑
кого и многие другие. Нередко в произведениях образы животных наделены философ‑
ским смыслом, в  некоторых случаях они используются для  иносказания, образного 
воплощения некоторых черт человека. Животные наделены антропоморфной специфи‑
кой, позволяющей выразить человеческие эмоции. Шмелев, напротив, вводит в повесть 
автологические, самозначимые образы животных ‒ жертв крымского голода. 

В  «Солнце мертвых» зоонимика ‒ повторяющееся средство идентификации 
животных. Шмелев дает им имена, выражающие их  индивидуальность: корова — 
Тамарка; курочки — Торпедка, Жандюха, Жемчужка; в  именовании лошади Лярвой 
(злой дух) скрыт юмор. 

Традиционно культурологический символ коровы означает плодородие, благосо‑
стояние, терпение. В славянской культуре корова — кормилица семьи, хранительница 
очага: «в древности славяне не забивали коров на мясо. Коров не режут, а продают даже 
в случае болезни или старости <…> есть свидетельства того, что на Руси коров часто 
хоронили как людей» [9, с. 248]. В «Солнце мертвых» корова Тамарка — кормилица 
рассказчика и его супруги, каждое утро она дает молоко, но ее нечем кормить. Голод‑
ная, она обглодала миндаль, жевала ветки, вылизывала рассохшуюся кадушку. Раньше 
ее вымя сочилось пенным, теплым молоком, теперь оно пустое, из него сочится кровь. 
Муки голода переданы через описание внешности: «Ее бока провалились, выперли 
кости таза, а хребет заострился и изъеден кровопийцами мухами и слепнями»; «Сочится 
сукровица из ранок: там уже свербит червивое потомство, зреют в теплоте язвы. Вымя 
ее вытянулось и потемнело, подсохли-поморщились сосочки: ничего не вытянут из нее 
сегодня хозяйские руки» [20, с. 464]. Ее слезы вызывают сострадание рассказчика.

Эмоциональная составляющая — доминанта в описании курочек, с которыми 
рассказчик делится зерном. Он не ест курочек, хоронит их, что нетипично в условиях 
массового голода; он называет их родными, маленькими друзьями: «наша родная собе‑
седница кроткая, молчаливый товарищ в скорби» [20, с.  516] и  т. п. Для рассказчика 
курочки — образ живого бытия: в их глазах таится «величайшее чудо жизни», отража‑
ется пространство человека и природы: море, горы, леса, люди. Эпизоды, реплики, свя‑
занные с курочками, свидетельствуют о доминировании в человеке не биологического 
фактора, а  потребности души. Мотивацию поведения находим в  крымском письме 
Шмелева 1921 г. (октябрь): «Есть 6 кур, но их не могу <…> О, я мог бы много ласкового 
сказать о них. Об их уме, о многом. И все, все связано с мальчиком» [18, с. 183]. Шме‑
лев имел в виду расстрелянного в Крыму сына. Фраза из письма соотносится с цитатой 
из повести: «Бедные мои птицы, они худеют, тают, но они связывают нас с прошлым…» 
[20, с. 460] В свою очередь, курочка-мать проявляет родительский инстинкт, не берет 
корм, уступает его своему потомству. 

Вместе с  тем  курочки не  только свидетели прошлой прекрасной жизни, 
но  и  «свидетели нашего умирания», и  участники трагедии. В  глазах курочки ходит 
«солнце смерти», и рассказчик обращается к ней: «Как оловянная пленка — твои глаза, 
и  солнце в  них оловянное, пустое солнце» [20, с.  481]. Голодные курочки день ото 
дня становятся легкими, как  их  перья, и  умирают: «они погибают, пятеро»; «теперь 
их четыре только, последние. Подрагивают на своем погосте» [20, с. 521, 516]. Смерть 
курочки Торпедки на руках рассказчика — «счастливый» уход: «сколько теперь боль‑
ших, которые знали солнце, и кто уходит во тьме!.. Ни шепота, ни ласки родной руки… 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

241Philological sciences

Счастливая ты, Торпедка!» [20, с. 481] Смерть курочек осмысливается и экзистенци‑
ально, и  онтологически: «Великий дал тебе жизнь. И  мне, и  этому чудаку-муравью. 
И Он же возьмет обратно» [20, с. 539].

Сквозной образ повести — павлин с  зелено-золотистым хвостом, «райская 
птица» — символизирует красоту и  благородство. Автор приписывает павлину ум 
и человеческие чувства: он, будто понимая бессилие хозяина-рассказчика перед голо‑
дом, решил жить на пустыре и самостоятельно добывать пропитание. Он, как бродяга, 
ходит по  пустырю и  балке в  поисках еды, долбит сухую землю и  камень, выклевы‑
вая дикий чеснок и гадючий лук. От голода он дико кричит, чтобы привлечь внимание 
и получить пищу. Этот образ образует параллелизм с состоянием рассказчика, оказав‑
шегося в безвыходной ситуации. Человек решил убить павлина и поменять его мясо 
на табак, но возобладало покаяние: 

Я вдруг почувствовал, что в нем роковое что-то, связанное со мной… Я давил его шелковое 
синее, скользящее горло, вертлявое, змеиное горло. Он боролся, драл мою грудь когтями, бил 
крыльями. Он был силен еще, голодный… Затем он завел глаза, затянул беловатой пленкой… 
Тут я его оставил. Он лежал на боку, чуть дышал и трепетал шеей. Я стоял над ним в ужасе… 
я дрожал… Так, должно быть, дрожат убийцы. Слава Богу, я не убил его. Я гладил его по плюшевой 
головке, по коронованной головке, по атласной шейке. Я поливал на него водой, слушал сердце… 
<…> Мне теперь будет больно смотреть на него и стыдно [20, с. 573].

Оставшееся от павлина сломанное перо — символ гибели красоты. Любопытно, 
что  мотив гибели павлина в  «Солнце мертвых» противоположен семантике образа 
в мифотворчестве разных народов. В раннем христианстве павлин — символ изобилия, 
плодородия, бессмертия, «красоты нетленной души» [1, с. 365]; в западноевропейской 
иконографии он «пьет из евхаристической чаши, клюет плоды виноградной лозы» [6, 
с. 273]; изображается у райского древа жизни. Павлину же в произведении Шмелева, 
напротив, сопутствует мортальный культурологический лексикон. 

В  повести создан трагичный образ кобылы Лярвы. Раньше старый кузнец 
Кулеш ездил на ней в степь обменивать печки из старого железа на картошку. Теперь 
лошадь, ковыляя, везет покойника-кузнеца на кладбище. Она, сама ставшая как остов, 
провожает хозяина в иной мир. Шмелев дает натуралистические подробности: после 
голодной смерти Лярвы белка выгрызла ее язык и губы. Мортальный смысл вложен 
и  в  образы брошенных добровольцами коней, перекликаясь со  строками поэта-эми‑
гранта Н. Туроверова: 

Конь все плыл, теряя силы,  / Веря в преданность мою.  / Мой денщик стрелял не мимо,  / 
Покраснела чуть вода… / Уходящий берег Крыма / Я запомнил навсегда [19, с. 97]. 

В «Солнце мертвых» Шмелев описывает крымскую фактографию начала 1920 гг., 
события изображены с опорой на действительность. Картина жизни в Крыму начала 
1920  гг. представлена через описание экзистенциального состояния человека в  экс‑
тремальных условиях голода, переживания им слома привычного образа жизни. Пока‑
занные в повести биологические и психологические рефлексы голодающих выражены 
в инстинктах личного самосохранения, каннибализме и в целом неадекватных психи‑
ческих и физических состояниях. В ряде эпизодов произведения Шмелева поведение 
и сознание голодающих даны как свидетельства некого метафорического «нисхожде‑
ния человечества по эволюционной лестнице». Апогеем развития темы голода стано‑



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

242 Филологические науки

вится мотив каннибализма. Его глубинный смысл подчеркнут аллюзиями на библей‑
ские сюжеты. Через описание голодающих детей и животных усилена характеристика 
крымского голода как  трагической картины бытия. Голод 1921‒1922  гг. представлен 
Шмелевым в «Солнце мертвых» как личная и национальная трагедия, автор раскрывает 
общечеловеческую суть голода как  экзистенциального явления, а  также онтологиче‑
ского и социально-исторического.

Список литературы
Исследования
1	 Андреева В., Куклев В., Ровнер А. Энциклопедия символов, знаков, эмблем. 

М.: Локид; Миф, 2000. 576 с. 
2	 Айхенвальд Ю.И. Литературные заметки // Руль. 1923. № 791. 8 июля. С. 7‒8.
3	 Василенко В.В. «…я видел голод и знаю теперь, что это значит»: А.А. Сорокин 

о голоде 1921 г. // Гуманитарные и юридические исследования. 2016. № 1/10. 
С. 34–43.

4	 Гауфлер Г. Тревожные дни. Дневник феодосийского гимназиста: апрель 1919 г. 
– декабрь 1924 г. // Крымский альбом 1999: ист.-краевед. и лит.-худож. альма‑
нах. М.: Издат. дом «Коктебель», 2000. Вып. 4. С. 237‒240.

5	 Лихачев Д.С. Воспоминания. М.: Вагриус, 2006. 428 с.
6	 Мифы народов мира: в 2 т. М.: Сов. энциклопедия, 1982. Т. 2. 720 с.
7	 Потебня А.А. О мифическом значении некоторых обрядов и поверий // Потебня 

А.А. Символ и миф в народной культуре. М.: Лабиринт, 2000. С. 92–328.
8	 Революция и  гражданская война в  России: 1917‒1923: энциклопедия в  4 т. 

М.: Терра, 2008. Т. 1. 560 с.
9	 Славянская мифология. Энциклопедический словарь. 2-е изд. М.:  Междуна‑

родные отношения, 2002. 512 с. 
10	 Сорокин П.А. Голод как фактор.: Влияние голода на поведение людей, соци‑

альную организацию и общественную жизни. М.: Academia & LVS, 2003. Ⅻ, 
684 с.

Источники
11	 Волошин М.А. Собр. соч.: в 13 т. М.: Эллис Лак, 2013. Т. 12: Письма 1918–1924. 

990 с. 
12	 Гафури М. Людоеды // Гафури М. Избранное. / пер. Ж. Шейшеналиева. Уфа.: 

Китап, 2008. С. 52–72. 
13	 Зарубин А.Г., Зарубин В.Г. Без победителей. Из истории Гражданской войны 

в Крыму. Симферополь: АнтиквА, 2008. 724 с. 
14	 Ибрагимов Г. Люди // Ибрагимов Г. Избранное / пер. с  тат. Р.  Фаизовой. 

М.: Худож. лит., 1976. С. 247–286. 
15	 Ильин И.А. Собр. соч.: Переписка двух Иванов (1927–1934): в 3 т. М.: Русская 

книга, 2000. Т. 1. 560 с.
16	 Квашнина-Самарина М.Н. В Красном Крыму // Минувшее: Исторический аль‑

манах. М.: Прогресс: Феникс, 1990. Вып. 1. С. 336–357.
17	 Клюев Н. Сердце Единорога. Стихотворения и поэмы. СПб.: Изд-во Республи‑

канской худож. гимназии-интернатп им. К.А. Давлеткильдеева, 1999. 1072 с.



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

243Philological sciences

18	 «Последний мой крик — спасите!»: Письма И.С.  Шмелева В.В.  Вересаеву 
1921 г. // Встречи с прошлым. М.: Русская книга, 1996. Вып. 8. С. 165–94.

19	 Туроверов Н. «Двадцатый год — прощай Россия!». М.: Планета детей, 1999. 
304 с. 

20	 Шмелев И.С. Солнце мертвых // Шмелев И.С. Собр.соч.: в  5 т. М.:  Русская 
книга, 1998. Т. 1. С. 453–636.

***

© 2025. Xue Chen
Ukhan', KNR

REFLECTION OF THE THEME OF HUNGER OF THE 1920s
IN IVAN SHMELEV's “THE SUN OF THE DEAD”

Acknowledgements: The work is performed with financial support of the China Social 
Science Foundation in 2025 — “The Crimean Myth in Russian Literature” (project 
number: 25CWW027).
Abstract: The paper explores artistic embodiment of the theme of the famine of the 
1920s in Ivan Shmelev's novel “The Sun of the Dead”. The author presents the Crimean 
landscape of the Civil War era through the lens of a profound existential crisis faced by 
individuals who are confronted with the total disruption of their familiar world order. 
The central element of this portrayal is the theme of hunger, which is introduced not 
only as a social catastrophe but also as a spiritual and moral category that systematically 
suppresses basic biological and psychological instincts. The study draws a detailed 
parallel between Shmelev's description of the reflection and behavioral psychotypes 
of the starving people — maternal instinct, self-preservation instinct, cannibalism, and 
oneiric states — and the key theoretical provisions of P. Sorokin's work “Hunger as a 
Factor”. Both Shmelev and Sorokin interpret the behavior and consciousness of people 
in conditions of hunger as a clear indication of their descent down the evolutionary 
ladder, where the motif of cannibalism appears as a culmination of degradation.
Keywords: Hunger, Cannibalism, Crimea, I.S. Shmelev, “The Sun of the Dead”.
Information about the author: Xue Chen— PhD in Philology, Senior Lecturer at the 
Department of Russian Language and Literature, Central China Normal University, 
Loyu St., 152, 430079 Wuhan, China.
Email: xuechen0430@126.com
Received: March 8, 2025
Approved after reviewing: November 5, 2025
Date of publication: December 28, 2025
For  citation: Chen, Xue “Reflection of the Theme of Hunger of the 1920s in Ivan 
Shmelov's ‘The Sun of the Dead’.” Vestnik  slavianskikh  kul’tur, vol.  78, 2025, 
pp. 233–244. (In Russ.) https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑233‑244



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

244 Филологические науки

References
1	 Andreeva, V., Kuklev, V., Rovner, A. Entsiklopediia simvolov, znakov, emblem 

[Encyclopedia of Symbols, Signs, and Emblems]. Moscow, Lokid Publ., Mif Publ., 
2000. 576 p. (In Russ.)

2	 Aikhenval'd, Iu.I. “Literaturnye zametki” [“Literary Notes”]. Rul', no.  791, July 8, 
1923, pp. 7‒8. (In Russ.)

3	 Vasilenko, V.V. “‘…ia videl golod i znaiu teper', chto eto znachit’: A.A. Sorokin o 
golode 1921 g.” [“‘…I Saw the Famine and now I know what It Means’: A.A. Sorokin 
on the Famine of 1921”]. Gumanitarnye i iuridicheskie issledovaniia, no. 10, 2016, 
pp. 34–43. (In Russ.) 

4	 Gaufler, G. “Trevozhnye dni. Dnevnik feodosiiskogo gimnazista: aprel' 1919  g.  – 
dekabr' 1924  g.” [“Anxious Days. Diary of a Feodosiy Gymnasium Student: 
April 1919  – December 1924”]. Krymskii al'bom 1999: istoriko-kraevedcheskii i 
literaturno-khudozhestvennyi al'manakh [Crimean Album 1999: Historical, Local 
History and Literary-art almanac], vol.  4. Moscow, Izdatel'skii dom “Koktebel'”, 
2000, pp. 237‒240. (In Russ.)

5	 Likhachev, D.S. Vospominaniia [Memories]. Moscow, Vagrius  Publ., 2006. 428  p. 
(In Russ.) 

6	 Mify narodov mira: v 2 t. [Myths of the Peoples of the World: in 2 vols.], vol.  2. 
Moscow, Sovetskaia entsiklopediia Publ., 1982. 720 p. (In Russ.) 

7	 Potebnia, A.A. “O mificheskom znachenii nekotorykh obriadov i poverii” [“About 
the Mythical Meaning of Some Rituals and Beliefs”]. Potebnia, A.A. Simvol i mif v 
narodnoi kul'ture [“Symbol and myth in folk culture”]. Moscow, Labirint Publ., 2000, 
pp. 92–328. (In Russ.)

8	 Revoliutsiia i grazhdanskaia voina v Rossii: 1917‒1923: entsiklopediia v 4  t. 
[Revolution and Civil War in Russia: 1917–1923: Encyclopedia in 4 vols.], vol. 1. 
Moscow, Terra Publ., 2008. 560 p. (In Russ.) 

9	 Slavianskaia mifologiia. Entsiklopedicheskii slovar' [Slavic Mythology. An 
Encyclopedic Dictionary], 2nd ed. Moscow, Mezhdunarodnye otnosheniia Publ., 2002. 
512 p. (In Russ.) 

10	 Sorokin, P.A. Golod kak faktor.: Vliianie goloda na povedenie liudei, sotsial'nuiu 
organizatsiiu i obshchestvennuiu zhizni [Hunger as a Factor: The Impact of Hun-
ger on Human Behavior, Social Organization, and Social Life]. Moscow, Academia 
& LVS Publ., 2003. Ⅻ, 684 p. (In Russ.) 


