
Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

46 Теория и история культуры

https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑46‑64
УДК 811.161.1+81’282
ББК 81
Научная статья/Research article

This is an open access article distributed under
the Creative Commons Attribution 4.0

International (CC BY 4.0)

© 2025 г. Л.В. Недоступова
г. Воронеж, Россия

ТРАДИЦИОННАЯ ОДЕЖДА РУБАШЕВЦЕВ
ВОРОНЕЖСКОЙ ОБЛАСТИ СЕРЕДИНЫ XX В.

(этнолингвистический аспект)

Аннотация: В  работе представлена традиционная одежда сельских жителей. 
Целью научного сочинения является репрезентация лексики, отображающей эле‑
менты женского и мужского костюма середины XX в. поселка Рубашевка Воро‑
нежской области: предметы одежды и украшения как компоненты материальной 
культуры деревенского человека. В  статье применены методы: интервьюирова‑
ния, наблюдения, описания и  анализа. В  исследовании описаны наименования 
предметов сельской одежды представителей обоих полов. Установлено, что дере‑
венский костюм, являясь жизненной потребностью, отличался скромностью. Он 
представлен небольшим ассортиментом вещей без излишеств, в том числе зимней 
и  летней, праздничной и  будничной одеждой. В  процессе изыскательской дея‑
тельности определено, что в XX в. местные рукодельницы мастерски подходили 
к пошиву элементов костюма, используя преимущественно натуральные матери‑
алы. Языковой материал доказывает наличие в речи селян общеупотребительных, 
разговорных, просторечных, устаревших и  диалектных лексем. В  статье пока‑
зано, что современный костюм жителей социума заметно отличается от прежнего, 
однако традиция прошлого еще  жива в  устах респондентов. Новизна научного 
исследования заключается в том, что в нем впервые материальная культура руба‑
шевцев воссоздана посредством сельского костюма, нашедшего отображение 
в народном говоре; содержатся ценные сведения о многообразии и динамике раз‑
вития деревенской жизни, об эволюции сознания носителей языка, о быте уходя‑
щих поколений. Практическая значимость работы состоит в том, что она вводит 
в оборот новые диалектные материалы, репрезентирующие самобытные тради‑
ции жителей Центрального Черноземья, которые можно использовать в  работе 
со студентами и школьниками в рамках изучения курса «Воронежское лингвокра‑
еведение», а также в цикле мероприятий, посвящённых 300-летию Воронежской 
губернии.
Ключевые слова: язык, материальная культура, традиционный костюм, 
одежда женщин и мужчин.
Информация об авторе: Любовь Виниаминовна Недоступова — кандидат фило‑
логических наук, доцент, доцент кафедры русского языка и межкультурной ком‑
муникации, Воронежский государственный технический университет, Москов‑
ский пр., д. 14, 394026 г. Воронеж, Россия.



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

47Theory and history of culture

ORCID ID: https://orcid.org/0000‑0003‑1978‑4725
E-mail: nedostupowa2009@yandex.ru
Дата поступления статьи: 04.10.2024
Дата одобрения рецензентами: 18.04.2025
Дата публикации: 28.12.2025
Для цитирования: Недоступова Л.В. Традиционная одежда рубашевцев Воро‑
нежской области середины XX в. (этнолингвистический аспект) // Вестник сла‑
вянских культур. 2025. Т. 78. С. 46–64. 
https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑46‑64

1. Постановка проблемы
Каждый язык имеет особую картину мира. Ученые сходятся во мнении, что она 

формирует тип отношения человека к  окружающему (природе, животным, самому 
себе и своему внешнему облику), задает нормы поведения человека в мире. Очевидно, 
что «картины мира у разных людей могут быть различными, например, у представите‑
лей разных эпох, разных социальных, возрастных групп и т. д.» [3, с. 26].

Известно, что  «невозможно познать историю, культуру народа без  познания 
языка. Язык сохраняет и передает накопленное людьми знание. Язык позволяет многое 
рассказать о народе, о его отношениях с другими народами; язык позволяет иногда при‑
открыть и собственные тайны. Язык народа реализуется через его речь. Значит, каждый 
носитель языка через свою речь ответственен за судьбу всего языка» [11].

Важно отметить, что «интерес к человеку, его внешности и внутреннему миру 
в  их  взаимообусловленности пробудился у  человечества на  самых ранних этапах 
его развития. Образ человека, его внешность, духовный мир — ядро каждой нации, 
системы ее ценностей» [14, с. 255]. 

Следует учитывать при этом, что «одна из важнейших частей материальной куль‑
туры — народный костюм. В костюме заметнее всего происходящие перемены, в нем 
отражается неповторимое своеобразие страны и народа, живущего в ней. Одежда — 
один из основных элементов этой культуры, она меняется в зависимости от конкрет‑
ных условий <…>. Помимо своего основного назначения одежда является выразителем 
национальной принадлежности и теснейшим образом связана с историей народа, она 
позволяет определить историко-культурные связи той или  иной группы людей»  [20, 
с. 116].

Как правило, «одежда и обувь являются <…> показателем социального статуса 
человека, его этнической и территориальной принадлежности» [8, с. 266].

Необходимо подчеркнуть, что «у русской народной одежды многовековая исто‑
рия. Общий ее характер, сложившийся в быту многих поколений, соответствует внеш‑
нему облику, образу жизни, географическому положению и характеру труда народа» 
[20, с. 116].

Этнографические особенности Воронежской губернии (в том числе комплексы 
одежды) описаны краеведами XIX  – начала XX  в.: П.  Малыхиным, Г.  Ткачевым, 
Ф.И. Поликарповым, А. Путинцевым, Е. Переверзевым, Д.К. Зелениным, Н.И. Второ‑
вым, Н.П. Гринковой, Н.И. Лебедевой, Г.С. Масловой, Л.Н. Чижиковой. Однако объек‑
том их внимания стали только несколько местных уездов.

С.П. Толкачева, изучая народный костюм XIX  – начала XX  в. на  архивном 
и музейном материале, утверждает: 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

48 Теория и история культуры

Сложная история формирования населения воронежских земель отразилась во всех областях 
народной культуры, и  особенно в  традиционном костюме, который сохранял самобытные 
черты вплоть до 30-х, а в некоторых районах до 60 годов XX века. <…> В результате сложных 
миграционных процессов Воронежские земли заселялись выходцами из различных мест России 
и  Украины. Территорию края осваивали выходцы из  рязанских городов — Шацка, Пронска, 
Ряжска, Данкова, тульских — Епифани, Новосиля, Ефремова, орловского Ельца, тамбовских 
и курских городов и сел, а также из «замосковных» уездов [26, с. 4]. 

Исследователь пришел к заключению: 

Воронежскую губернию отличает необычайное многообразие одежды. В  разных уездах, 
селах, а иногда и в пределах одного села можно было увидеть всевозможные комплексы костюмов. 
В журнале «Всемирная иллюстрация» за 1860 год отмечалось: «Всякому некоренному жителю 
резко бросается в  глаза пестрота, разнообразие костюмов, какие в  других губерниях едва  ли 
можно видеть. Особенно в  женских костюмах столько отличительного, типического, столько 
пестроты и красоты, вкуса и безвкусицы в праздничных нарядах, головных уборах, столько смеси 
старинного с новым, своего и прошлого, что надо удивляться, откуда такая разнообразная смесь 
одежд, нарядов, фасонов и названий» [26, с. 20].

Наше внимание обращено на  сельское поселение, расположенное на  севере 
Воронежского края, в 20 км от поселка городского типа Анна.

Приведем некоторые исторические данные: 

Поселок Рубашевка расположен <…> в  пределах Окско-Донской равнины. Балкой Лог 
Борщевка поселок разделен на три части, <…> является административным центром Рубашевского 
сельского поселения. <…> Как и целый ряд поселений, возникших в Прибитюжье, <…> поселок 
Рубашевка сформировался в начале XIX века из хуторов, упоминания о трех из которых датируются 
1797 годом. Свое наименование поселок получил в 30–40 годы XIX века по фамилии помещика 
из соседнего большого села Большие Ясырки Ивана Ивановича Рубашевского, действительного 
статского советника, который в  период с  1825  года по  1831  год занимал должность вице-
губернатора в Воронеже. <…> 

Сельцо Рубашевка, как эстафетная палочка, несколько раз переходило от одного помещика 
к  другому <…>. К  началу XX  века <…> здесь действовал овчарный заводик, винная лавка 
А.И. Баженова <…>.

В настоящее время на территории поселка расположены следующие социально значимые 
объекты: фельдшерско-акушерский пункт, дом культуры, библиотека с книжным фондом почти 
7,5 тысяч экземпляров, отделение почты, два магазина товаров повседневного спроса. К 2020 году 
в  поселке было газифицировано 60  домовладений. Окрестности Рубашевки славятся своими 
рыбными угодьями [28]. 

Согласно статистическим данным, здесь проживает примерно 975 человек.
Целью исследования является репрезентация лексики, отображающей эле‑

менты женского и мужского костюма середины XX в. поселка Рубашевка Воронежской 
области: предметы одежды и украшения как компоненты материальной культуры дере‑
венского человека. 

Языковым материалом выступила речь местных жительниц: Бозюковой Марии 
Никифоровны, 1926  г. р., Деревенских Веры Михайловны, 1930  г. р., и  Мамонтовой 
Веры Степановны, 1935 г. р., зафиксированная в полевых условиях в непринужденной 
обстановке. 

Актуальность научного исследования вызвана существующим интересом 
к одежде как жизненной потребности селян минувшей эпохи. Кроме того, для выявле‑
ния языковой специфики региона важен анализ языка даже небольших поселений.



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

49Theory and history of culture

2. Методы
Лексика по  теме «Одежда» в  настоящее время исследуется учеными-диалек‑

тологами в  свете антропоцентрической парадигмы. Значительный вклад в  изучение 
народной одежды внесли лингвисты: З.А. Петрова [24] (С.-Петербург); В.Н. Мартья‑
нова [16] (удмуртские говоры); А.Д. Черенкова [27], Л.К. Лыжова [15], В.И. Дьякова 
[5], М.В. Панова [22–23], Л.В.  Недоступова [17–19], Т.В.  Карасева [9] (воронежские 
говоры); Л.А. Климкова, И.В.  Назарова [10] (нижегородские говоры); О.Г. Борисова 
[1] (кубанские говоры); Т.В.  Евдокимова, Л.Ю. Евтихиева [6] (тамбовские говоры); 
Л.В. Ненашева [20] (архангельские говоры); О.Н. Крылова [12–13] (севернорусские 
говоры); Ю.В. Зверева [7–8] (пермские говоры); Е.Н. Новикова [21] (говоры Карелии) 
и многие другие. Описанная лексика составляет колоритный фонд русской диалектной 
лексики. Однако еще многие говоры ожидают своих исследователей. 

Ученые считают, что «изучая диалектное слово, мы сможем понять подлинную 
сущность нашей культуры» [2, с. 89]. Вот почему «необходимо знать и понимать нео‑
ценимую роль народной некодифицированной речи. Необходимо знать, как говорили 
и как говорят на севере и на юге России <…>. Надо знать диалекты, народные говоры. 
Вот почему и сейчас просвещенное человечество преклоняет голову перед В.И. Далем, 
инженером, врачом, моряком, но  человеком, прославившимся тем, что  всю жизнь 
собирал русские народные слова и оставил после себя бесценный «Толковый словарь 
живого великорусского языка» [11].

Рассматривая тематическую группу «Одежда», лингвисты применяли метод 
наблюдения, описания и анализа. В настоящей работе также используется метод интер‑
вьюирования респондентов.

В рамках данного изыскания мы познакомимся с названиями традиционных эле‑
ментов одежды рубашевцев, установленными в процессе бесед с диалектоносителями.

3. Обсуждение результатов и дискуссия
Стоит учесть, что «на формировании костюма сельских жителей сказывались 

этические представления и нравственные понятия, условия жизни и традиции внеш‑
него вида предшествующих поколений, обычаи и обряды» [19, с. 189].

Важно и то, что уже с конца XVIII в., когда впервые упоминается исследуемый 
нами населенный пункт, произошла своеобразная ассимиляция русских диалектов, 
наблюдается и взаимодействие с украинским языком. Известно, что село Стовяновка, 
основанное выходцами из Стовяновской волости Киевской губернии, вошло в состав 
Рубашевки в 60 гг. XX в. Население Стовяновки состояло из украинцев, говоривших 
на своем языке, и его численность была больше количества рубашевцев. Это не могло 
не оказать влияние на язык объединенного сельского социума. 

По  свидетельству информаторов старшей возрастной группы, в  деревенской 
традиции Рубашевки середины XX в. определенное значение отводилось одежде пред‑
ставителей разных полов. Каждая из имеющихся в гардеробе вещей сельского жителя 
имела свое назначение.

Определим значение понятия «одежда», используя словарь. В Малом академи‑
ческом словаре (далее — МАС) оно толкуется как ‘совокупность предметов (из ткани, 
меха и т. п.), которыми покрывают, облекают тело. || Совокупность предметов, которые 
надевают поверх белья; платье’ (МАС [29]).



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

50 Теория и история культуры

Рубашевские респонденты рассказывают: У  ка́жнава в  на́шинскай диревни ф 
симе́йстви была́ и же́наская, и мужи́чья адежка1. 

Уточним, одежка — ‘разг. Уменьш. к одежда (совокупность предметов (из ткани, 
меха и т. п.), которыми покрывают, облекают тело)’ (МАС [29]). В Словаре Д.Н. Ушакова 
(далее — СУ) лексема представлена с  пометой просторечное в  значении: ‘уменьш.-
ласкат. к  одежда’ (СУ  [32]). В  Словаре русских народных говоров (далее — СРНГ) 
лексическая единица одежка толкуется многозначно: ‘одежда’ с указанием бытования 
ее в говорах Рязанской, Тульской, Новгородской, Вологодской, Челябинской областей, 
Армянской ССР, КАССР и Верховья Лены. || Верхняя одежда. Воронежская область || 
Плохая одежда. Костромская область (СРНГ, в. 23, с. 11 [30]).

Кроме того, в местном говоре используется лексема наряды как синоним слову 
одежка: Наря́ды ра́ни в  пра́зден бы́ли фся́каи. Уточним, наряд —  ‘то, во  что  наря‑
жаются; одежда’ (МАС [29]).  В  СУ лексическая единица дается с  пометой устарев-
шее. ‘Одежда (преимущ. женская), костюм; то, во что рядятся, наряжаются’ (СУ [32]). 
В СРНГ находим: ‘наря́ды — (праздничный) наряд, одежда’. Местом бытования слова 
называются говоры Московской, Владимирской, Рязанской, Пензенской, Воронежской, 
Саратовской, Костромской и Вологодской областей (СРНГ, в. 20, с. 143 [30]).

Иллюстрируя одежду прошлого века, информаторы говорят: И платья́ фся́каи, 
и ко́хты да бядра́ наси́ли. У во́рата праре́ха была́, апшива́ли йие́. Калба́ли ба́бы иɣо́лкими 
узо́ры.

Заметим, что лексема платья́ (мн. ч.) в значении ‘женская одежда, верхняя часть 
которой, соответствующая кофте, составляет одно целое с нижней частью, соответству‑
ющей юбке’ отличается от литературного слова пла́тья ударением и выступает в дан‑
ном случае акцентологическим диалектизмом. 

Лексическая единица ко́хта (представляющая ко́фту) употребляется в  зна‑
чении ‘короткая (обычно до  пояса или  до  бедер) женская одежда’ (МАС [29]). Она 
может считаться фонематическим диалектизмом, поскольку отличается от общеупо‑
требительного слова одной фонемой. Интересно, что  еще  в  середине XX  в. на  дан‑
ную особенность воронежских говоров указывала профессор Н.П. Гринкова: «Любо‑
пытно отметить, что  это фонетическое явление охватывает не  только старый состав 
слов, как хвартук, хванарь, хранцуз или собственные имена, как Хвилип, Хведот и т. п., 
а захватывает фонетическое оформление совсем новых слов, в самое последнее время 
попавших в  местный язык: хвонт, хвакт, па ɣрахвику» [4, с.  197]. В  СРНГ лексема 
не отображена.

Рубашевские респонденты констатируют: Сви́тыры сыча́с пашли́, а  ра́ни 
ради́тили йих ни зна́ли. У нас бидната́ была́. По сути, это пример того, как материаль‑
ное положение сказывалось на внешнем виде сельчан.

Продемонстрируем составляющие деревенского костюма. Языковые данные 
позволяют показать, что в качестве женской нательной одежды ба́бы по́д нис надива́ли 
ни́жнию ю́пку. Далее чаще всего следовал сарафан: Таска́ли сарахваны́. Йих ши́ли 
с ра́зными рю́шкими. 

Интересно, что «впервые женская одежда под названием “сарафан” упоминается 
в письменных источниках XVII в. Этот термин использовался в то время для обозна‑
чения одежды в виде платья, надевавшегося через голову, с рукавами или без рукавов 
и для высокой юбки на лямках. Для обозначения этого типа одежды использовали раз‑

1 Следует отметить, что  в  работе используется русская упрощенная транскрипция. Звук «г» 
в говоре — фрикативный (ɣ).



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

51Theory and history of culture

личные названия <…> Одни из них указывают на ткань, из которой изготовлен сарафан, 
и  ее окраску: “золотник”, “набивной”, “набивник”, “сукня”, “кубовый”, “буклевый”, 
“штофный”, другие — на особенности покроя: “продуванка”, “шубка”, “раздуванка”, 
“юпочка”, “юбка”» [26, с. 48].

Отметим, что лексема сарахваны́ является акцентологическим и фонематиче-
ским диалектизмом одновременно, поскольку отличается от литературного варианта 
как местом ударения, так и фонемой (на месте ф →хв). В СРНГ слово не представлено.

Одежда сельчан, по  свидетельству информаторов, различалась. В  частности, 
как самой тканью, так и по назначению: Шелквыи сарахваны́ бы́ли ту́та у баɣа́тых. 
А  си́тцваи прасты́и наси́ли, халсти́ныи наси́ли па двару́, дама́шнии. Кра́сили йих. 
Кра́шныи бы́ли пра́знишныи. И бу́дники наси́ли.

Уточним значение лексических единиц: шелковый — ‘связанный с  получе‑
нием и  обработкой шелка (пряжа, нитки из  такого вещества или  из  искусственного, 
синтетического волокна. Ткань из  такой пряжи, таких ниток или  из  искусственного, 
синтетического волокна’ (МАС [29]). Далее, ситцевый — ‘сделанный из  ситца (лег‑
кой хлопчатобумажной гладкокрашеной или  набивной ткани’ (МАС [29]). Укажем, 
что холсти́ный — это ‘сделанный из холстины, холста’ (МАС [29]). Примечательно, 
что лексема бу́дник функционирует в значении ‘буденная одежа, мужская и женская, 
рабочая сермяга, тяжелко́, гунишка, сарафан’ (Толковый словарь живого великорус‑
ского языка — далее СД) (СД [31]). В СРНГ находим: бу́дник — ‘будничная, непразд‑
ничная одежда’ (СРНГ, в. 3, с. 245 [30]).

Любопытно, почему на территории распространения паневного комплекса появ‑
ляется сарафан.

Оказывается, «распространение комплекса одежды с сарафаном связано с про‑
цессом заселения Воронежского края. В  XIX  – начале XX  в. сарафан зафиксирован 
в женской и девичьей одежде бывших дворцовых крестьян, проживавших в Бобров‑
ском уезде, в  некоторых однодворческих селах Валуйского уезда, в  Новохоперском 
уезде, в качестве девичьей одежды — в Бирюченском, Павловском уездах, у однодвор‑
цев — «талагаев» Нижнедевицкого, Коротоякского, Воронежского, Землянского уез‑
дов, у «цуканов» Воронежского и Коротоякского уездов» [26, с. 48]. Примечательно, 
что «в пределах каждого комплекса наблюдалась значительная вариативность состав‑
ляющих их элементов» [26, с. 28].

По нашим наблюдениям, деревенский обычай включал ношение рубах. Как пра‑
вило, она выглядела таким образом: В руба́хи халсти́наи падмы́шки фши́фки фставля́ли, 
и  вы́ризы бы́ли вакру́х ɣо́рла. Ишшо́ сто́йки бы́ли. Ту́та пирет, ɣруди́на то  йисьть, 
да́ли спи́нка, ля́мки — фсе бы́ла э́та. На пра́зден манже́та на рукави́ бы́ли кра́сныи. 
Надива́ли с сарахва́нам. И мужи́чьи руба́хи бы́ли, ну про́стинькаи ани́.

Заметим, что в МАС лексическая единица руба́ха представлена так: ‘мужская 
одежда для верхней части тела, употребляемая как принадлежность белья или как верх‑
няя одежда. || Женская или детская одежда, употребляемая как принадлежность белья’ 
(МАС [29]). Добавим, что  слово руба́ха в  значении ‘крестьянская рубашка (мужская 
или женская)’ приведена в СРНГ с указанием распространения в Курской, Орловской, 
Тульской, Калужской, Воронежской, Рязанской, Новгородской, Архангельской, Воло‑
годской, Казанской, Пермской, Оренбургской областей || ‘Женская холщовая рубашка 
с  рукавами, которую надевали с  поневой или  сарафаном’ — в  Курской, Брянской, 
Рязанской, Новгородской, Архангельской, Свердловской, Курганской, Сибирской обла‑



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

52 Теория и история культуры

стей и Вост. Казахстана || ‘Женская рубашка со сборками или неглубокими складками 
по вороту, надеваемая под сарафан’, — в Ярославской области (СРНГ, в. 35, с. 214–215 
[30]).

В  традиции Рубашевки испо́дка была́ у  ба́баф на  те́ли, дли типла́. Уточним, 
что в СРНГ представлены следующие значения лексемы: испо́дка — ‘нижнее белье’. 
Местом функционирования названа Иркутская область || ‘Нижняя, обычно жен‑
ская рубашка’ — Вологодская, Кировская, Сев.-Двинская, Архангельская, Свердлов‑
ская, Костромская, Уральская, Омская, Иркутская области || ‘Нижняя часть женской 
сорочки’ — Вятская || ‘Нижняя юбка’ — Средний Урал, Иркутская область || ‘Кальсоны’ 
— Свердловская область и др. (СРНГ, в. 12, с. 232 [30]).

Укажем, что лексема манже́та в МАС представлена в следующем толковании 
‘пристегиваемый или пришитый обшлаг рукава (рубашки, блузки) || Заглаженный отво‑
рот брюк’ (МАС [29]).

При  этом раньше рубашевские женщины рукодельничали: украшали узорами 
предметы гардероба: Ба́бы вышива́ли адежку, по́мню, ма́ма вышива́ла верх ю́пки. Ишшо́ 
на плича́х руба́хаф вышива́ли — напле́чеки. Хто мох, кристо́м ши́ли. 

В СРНГ лексическая единица напле́чек интерпретируется как ‘накладка на пле‑
чах рубахи’, распространена в диалектах Псковской и Тверской областей || ‘Наплечное 
украшение или часть одежды, покрывающая плечо; проймы сарафана’. Даль [без указ., 
места] (СРНГ, в. 20, с. 80 [30]). В МАС она не освещается.

По нашим наблюдениям, в гардеробе женщины были разные юбки, конструкция 
которых отличалась от сарафана отсутствием бретелей: Бува́ла ю́пки с пало́скими ши́ли. 
Ис пало́скаф мате́рии, че бы́ла. Скла́тки де́лали бальше́нинькия. Бы́ли и прямы́я ю́пки, 
и широ́кия. Ширстя́ныя там да шелкваи. Са́мый нис ю́пки называ́ють падо́лам. Ю́пки 
с каймо́ю бы́ли, тисмо́й украша́ли. Ю́пки ши́ли с халсти́ны, рашшива́ли узо́рами каки́ми-
ньть па ни́зу. У ва фсех ба́баф бу́днишныи и на пра́зник бы́ли. Ши́ли памно́ɣа ю́пак. Тада́ 
па́ры адежи: бо́ли ю́пки ды ко́хты. К  пра́знику но́ваю ɣото́вять ю́пку и  ко́хту. Хто 
ро́зваи сати́нваи, хто мо́жа шелквай аль кашими́р, аль како́й ишшо́ матирья́л. 

Обычно лексемой ю́бка называют ‘женскую одежду, облегающую фигуру 
от  талии книзу || Часть женского платья от  талии книзу’ (МАС [29]). Подо́л — это 
‘нижний край платья, пальто и т. п.’ (МАС [29]). Далее, кайма́ — это ‘полоса по краю 
какого-л. предмета, ткани и  т. п., отличающаяся цветом, узором, материалом’ (МАС 
[29]). Добавим, что  тесьма́ — это ‘узкая тканая или  плетеная лента, употребляемая 
для отделки платья, белья, а также для завязывания, скрепления чего-л.’ (МАС [29]).

Известно, что «на всей территории Воронежской губернии был распространен 
комплекс женской и девичьей одежды с юбкой. Выделяются два вида юбок, выполнен‑
ных из разных материалов — домотканой шерсти и холста» [26, с. 45].

Следует учитывать, что  слово юбка в  настоящее время претерпевает очень 
интересное переосмысление. Юбкой называют сарафан, если его верх располагается 
под грудью, а бретели проходят через грудь; с другой стороны, такая же конструкция 
с завышенной талией без бретелей может называться сарафаном, а может и юбкой. 

Важно отметить, что  в  повседневной жизни в  качестве предмета на  одежду 
деревенские женщины наси́ли фа́ртухи, ани́ на живате́ завя́звалися, зза́ди. Ту́та вот 
в Рубаше́вки во́ны биз фа́ртуха ныкуда́.

Уточним, что лексема фа́ртух считается фонематическим диалектизмом, она 
отличается от литературного слова одной фонемой. В СРНГ не освещается.



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

53Theory and history of culture

Респонденты говорят о применении в обиходе еще одного предмета: нарука́вники 
бы́ли, в них ба́бы зимо́ю пря́ли. В СУ находим толкование лексической единицы нару-
кавники: ‘особый, надеваемый сверху полурукав, предохраняющий одежду во  время 
работы’ (СУ [32]).

Информанты свидетельствуют: Таска́ли ба́бы паддефки и  таска́ли плю́шки. 
Плю́шки ши́ли с плю́шу, теплаи ани́, хучь ни дли́ннаи. Паддефки как ны́ня пальту́шки, 
на та́лии присбаренаи. А у ни́зу бо́ли раскляшенаи. 

В МАС слово поддефка представлено как ‘верхняя мужская одежда, род пальто 
в  талию, с  мелкими сборками’ (МАС  [29]), что  отличает его от  существовавшего 
в исследуемом говоре. Среди значений лексемы поддефка, отображенных в СРНГ, — 
‘шуба, покрытая тканью; пальто’. Местом бытования называются говоры Московской, 
Владимирской, Костромской, Иркутской областей (СРНГ, в. 27, с. 386 [30]).

Исследователь Л.В.  Беловинский пишет, что  поддевка «была распространена 
на  русском севере, в  Приуралье, в  западных губерниях Европейской России, на  юге 
России в XIX – начале XX века»2. 

Обратим внимание на  лексическую единицу плю́шка. Как  видно, в  рубашев‑
ском диалекте она имеет отличное от общеизвестного толкования (‘сдобная булочка’) 
и в СРНГ трактуется как ‘женская верхняя одежда из плюша’. В качестве территории 
распространения слова указывается Прикамье, Урал, р. Урал, Архангельская, Горьков‑
ская, Курская, Краснодарская, Амурская и  Хабаровская области (СРНГ, в. 27, с. 173 
[30]). Воронежский ареал не называется.

В  ходе наблюдения за  живой народной речью оказалось, что  в  местной тра‑
диции жике́ты бы́ли, карсе́ты то́жи. Жике́ты были́ коро́тки, а  дли́нныя, е́жили 
па-стары́ннаму.

Уточним, лексическая единица жаке́т — это ‘[фр. jaquette]. 1.  Короткий, 
однобортный сюртук с  закругленными спереди фалдами, визитка (устар.). 2. Корот‑
кая женская верхняя одежда, короткое женское пальто, обычно узкое в талии’ (СУ [32]). 
В местном говоре она выступает фонематическим диалектизмом, поскольку отлича‑
ется от литературного варианта одной фонемой. В СРНГ лексема жикет не называется.

Используемое в речи информаторов слово корсе́т в МАС представлено как ‘[фр. 
corset]. Острый широкий пояс, стягивающий нижнюю часть грудной клетки и живот 
для придания стройности фигуре’ (МАС, URL [29]). В народных говорах, по данным 
СРНГ, лексема употребляется в следующих значениях: ‘1. Верхняя короткая одежда, 
короткий зипун’ с указанием Орловской области, а также ‘верхняя одежда из домотка‑
ного сукна, которую носили только в будни, в дождь’ с указанием Саратовской области; 
‘шубка’ — Астраханской области; ‘летняя короткая верхняя мужская одежда из домот‑
каного сукна — Воронежской области. 2. ‘Верхняя короткая одежда без рукавов, иногда 
со сборками сзади (меховая, шерстяная, коленкоровая и т. п.)’ — Донской, Астрахан‑
ской, Тамбовской, Орловской, Зап.-Брянской, Томской областей и Приангарья. 3. ‘Жен‑
ский жакет, кофта с рукавами, часто в талию’ — Тульской, Воронежской, Тамбовской 
и Владимирской областей. 4. ‘Сатиновая кофта, украшенная вышивкой и блестками, 
застегивающаяся на одну или две пуговицы у пояса’ — Саратовской области (СРНГ, в. 
14, с. 372–373 [30]).

2 Беловинский Л.В. Поддевка // Иллюстрированный энциклопедический историко-бытовой сло‑
варь русского народа. XVIII – начало XIX в. / под ред. Н. Ереминой. М.: Эксмо, 2007. С. 496. URL: https://
ru.ruwiki.ru/wiki/Поддевка (дата обращения: 10.09.2024).  



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

54 Теория и история культуры

Проиллюстрируем предметы гардероба мужчин, не  освещенные ранее. 
Известно, что, как правило, штаны́ тка́ныи мужуки́ наси́ли. На станку́ в избе́ ба́бы тка́ли. 
Штаны́ друɣи́и, ни таки́я, как сыча́с. 

Уточним, что лексическая единица штаны — ‘(разг.). То же, что брюки или панта‑
лоны’ (СУ [32]); тка́ный — это ‘изготовленный тканьем (то, что выткано (материя, узор 
и т. п.))’ (МАС [29]).

Диалектоносители свидетельствуют: Шарава́ры таска́ли и  штаны́ мужуки́. 
Укажем, шарова́ры — ‘длинные широкие штаны особого покроя, часть национальной 
одежды некоторых народов’ (МАС [29]).

Использовали в  качестве одежды и  так называемые сопли. Конкретизируем: 
Таскали со́пли мужуки, лехкаи таки́я штани́шки ис халста́. Известно, что слово сопля́ 
распространено в  народных говорах в  значениях, отличных от  литературного языка. 
В частности, ‘мужские холщевые штаны’ — Терек. || ‘Длинные панталоны’ — Орлов‑
ская область || ‘Шаровары’ — Воронежская область’ (СРНГ, в. 39, с. 336 [30]).

Из речи информантов узнаем, что дли халадо́ф с ва́ти ши́лись ва́тники. Э́нти 
штаны́ с ва́ти де́лали, стяɣа́ли вручну́я. Как квадрата́ми йих выстеɣвали. Теплаи ани́ 
бы́ли, то́ластаи.

Примечательно, что в МАС лексема ва́тник охарактеризована как  ‘разг. Стега‑
ная ватная куртка или безрукавка’ (МАС [29]), однако в рубашевском говоре она имеет 
иное значение, что позволяет отнести ее к семантическим диалектизмам. В СРНГ слово 
не отражено.

Из  уст респондентов известно, что  еще  в  холодную погоду мужчины тулу́пы 
наси́ли с  аве́чий ше́ристи. Тулу́пы у  ва фсех бы́ли. У  маво́ папа́ки был тулу́п, он па 
земи́ ташши́лси. Ишшо́ теплаи бы́ли, йих зва́ли шу́бы, ну ани́ ни дли́ннаи, а так ни́жа 
кале́наф. Наси́ли шу́бы, е́жили бы́ли в до́ми. Ды шу́бы тада́ бы́ли. Шу́бы и тулу́пы ши́ли 
с аве́ц, с аве́чии ше́рисьти. Рани аве́ц, бара́наф памно́ɣа дю́жа диржа́ли.

В МАС лексема тулу́п трактуется как ‘длинная, обычно не крытая сукном мехо‑
вая шуба без перехвата с высоким воротником’ (МАС [29]). В СУ указывается: ‘тулуп 
[тюрк. tulup — шкура]. 1. Долгополая меховая шуба (преимущ. овчинная, заячья), 
обычно не крытая сукном. 2. Шерсть на животном (обл.)’ (СУ [32]).

В  осенне-весенний период в  качестве верхней одежды и  женщины, и  муж‑
чины использовали фуфайки, именуемые кухва́йки и куфа́йки: Бы́ли кухва́йки теплаи 
и жиле́тки биз рукаво́ф. Куфа́йки тады́ асянью́ ды вясно́ю таска́ли. Наде́нуть и и́дуть 
управля́тца. Ана́ и тяпло́, и ло́фка. 

Детализируем, куфа́йка — это ‘фуфайка’. В СРНГ 1980 г. отмечается, что дан‑
ная лексема распространена в  говорах Ленинградской, Вологодской, Костромской, 
Тульской, Орловской, Калужской, Воронежской, Пензенской, Тамбовской, Ростовской, 
Сталинградской, Тамбовской, Краснодарской, Ставропольской, Сибирской, Томской, 
Новосибирской, Омской, Кемеровской, Красноярской, Уральской, Иркутской обла‑
стей, Вост. Казахстана, Сев. Прииссыккулья, Киргизской ССР, Коми АССР, Mapийской 
АССР, Вост. Закамье и Бурятской АССР (СРНГ, в. 16, с. 180 [30]). Лексема кухва́йка 
в используемых нами словарях не рассматривается.

Укажем, что жиле́тка — ‘то же, что жилет: короткая мужская одежда без ворот‑
ника и рукавов, поверх которой носится пиджак, сюртук и т. п.’ (МАС [29]).

Вместе с тем, по данным рубашевцев, была и растиɣну́тая адежка, ие́ наси́ли 
нараспа́шку и  внаки́тку. О  деталях селяне говорят следующее: Варатники́ бы́ли 
прасты́и, ре́тка у каɣо́ с лиси́цы, а фсе бо́ли з за́йца. Застиɣа́лися на застешки, а ишшо́ 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

55Theory and history of culture

крючти́ бы́ли. Йих ф пе́тли застиɣа́ли и таска́ли так во́та. Ра́ни на пу́ɣвицах адежки 
бы́ла ма́ла. Карманы́ бы́ли накладны́я, рукава́ ишшо́, так и есьть. 

Заметим, что  селяне предпочитали подпоясывать верхнюю одежду: Ра́ни 
патпая́свалися и каки́ми-ньть тря́пкими. Або́рку каку́я на́йдуть, ие́ и вазьму́ть. Ишшо́ 
апая́ски бы́ли на адежки и у мужуко́ф, и у ба́баф. 

Интересно, что  лексема опоя́ска в  МАС приводится с  пометой просторечное 
в значении ‘пояс, обычно в виде шнурка, тесьмы’ (МАС [29]); в СУ с пометой областное 
в том же толковании (СУ [32]).

По свидетельству информаторов, у сельской верхней одежды различали 2 сто‑
роны: Есть у адешки лицава́я и изна́нашная старана́. Тада́ надява́ли де́ти наизна́нку, 
а мама́ка руɣа́лася. Паткла́тки бы́ли и мате́рчитаи, и ширисьтяны́и.

Уточним, что тада́ адешка с ве́шалкими была́, йих вручну́я нашива́ли. Помню, 
как ма́ма рука́ми нашива́ла и нам, и де́ду. С сабо́й, бува́ла, платки́ дли но́су в карманах 
таска́ли, про́стинькия.

На ноги, как известно, женщины надевали чулки: Ра́ни чулки́ ширисьтяны́я аль 
бризенто́выи, аль такия ши́ли ове́чьйи. Э́т хто че смаɣа́л. А баɣа́ты лю́ди вдаваля́ фсе 
име́ли. 

Укажем значение лексем: ‘чулки — это ‘изделия машинной или ручной вязки, наде‑
ваемые на ноги и заходящие за колени’ (МАС [29]). Брезенто́вые — это ‘брезе́нтовые: 
сделанные из брезента (грубой плотной непромокаемой парусины)’ (МАС [29]). Слово 
брезенто́вые является акцентологическим диалектизмом, поскольку отличается от лите‑
ратурного варианта ударением.

Дополним, что и мужчины, и женщины, в Рубашевке носили носки. В теплое 
время года — суконные, в холодное — шерстяные. Уточним детали: наски́ суко́ннаи 
на наɣа́х таска́ли када́ типло́ на дваре́. А ширистяны́я — кали́ халадно́, мараза́ бьють. 
Йих и  бе́лаи, и  чернаи свя́жуть, бува́ла. Каку́я ше́рисьть с  аве́ц напряду́ть, таки́я 
и но́сють. 

Сделаем пояснение: носки — это ‘короткие чулки, не доходящие до колен’ (МАС 
[29]). Суко́нные — это ‘сделанные из сукна: шерстяной или полушерстяной ткани с вой‑
локообразным слоем на лицевой стороне’ (МАС [29]).

В качестве одежды для рук, по свидетельству респондентов, использовали рука‑
вицы, варежки, перчатки и так называемые мохнушки. Вот что об этом говорят сель‑
чане: Рукави́цы вяза́ли с  ше́ристи, ширистины́и. А  ишшо́ с  афчи́ны ши́лися. Мараза́ 
тады́ кре́пкаи, а  в  них ни  заме́разнишь — ни  халадно́. Бы́ли и  ва́ришки с  па́льцими. 
На мяху́ махна́тыи — эт махну́шки, а ишшо́ рабо́чии бы́ли. Как пили́ть и́ль руби́ть, 
сра́зам йих и надива́ли. Пярча́тки с па́льцами бува́лача зимо́ю навя́жуть. Ше́рисьть 
пато́лши панаприду́ть. С аве́чий ше́рисьти аль с пу́ху казли́наɣа йих виза́ли. Так вне́шния 
старана́, а сни́зу, аттэ́ля — ста́рыи, рвань. И смини́ть дю́жа не́чим бы́ла.

Обратим внимание, что  лексема мохну́шка в  МАС не  представлена. Однако 
она рассматривается в  СРНГ, в  том числе в  значениях: ‘Рукавица из  собачьей, вол‑
чьей, козьей и т. п. шкуры шерстью наружу, которую обычно надевают поверх других 
рукавиц’. В качестве территории распространения в источниках указаны говоры Челя‑
бинской, Иркутской областей, Бурятской АССР, Верховья Лены || ‘Шерстяная вязаная 
рукавица’ — Казанская, Архангельская области (СРНГ, в. 18, с. 310–311 [30]). Можно 
сделать вывод, что анализируемая лексическая единица является собственно лексиче-
ским диалектизмом. 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

56 Теория и история культуры

Нельзя не отметить, что представительницы женского пола в Рубашевке носили 
украшения к одежде. 

Обратимся к словарю: украше́ние — ‘1. Действие по глаг. украсить-украшать. 
2. То, что украшает, придает красоту, красивый вид кому-чему-н.’ (СУ [32]).

Языковой материал, собранный из уст диалектоносителей, позволяет получить 
представление об  их  составляющих в  Рубашевке. В  ушах женщины носили серьги. 
Подметим, се́рьɣи стикля́ннаи в уха́х — энт была́ така́я украше́нья. У аднэ́й зуленинь-
каи, у фтаро́й — бирюзо́винькаи. А у каɣо́ и жа́рваи.

Одновременно приведем данные Интернет-энциклопедии «Рувики»: «серьги, 
сережки  — украшение, носимое в  ушах, в  которых для  этого необходимо проко‑
лоть отверстия. По основной версии древнерусское слово «серьга» восходит к тюрк‑
скому  «syrγa»  — «кольцо». Серьги буквально  — «ушные подвески в  виде кольца». 
По другой версии этимологического словаря Фасмера, слово «усерязь» является пре‑
образованным древнерусским словом «усерядзи» *userędzi, которое в  свою очередь 
является родственным готскому *ausihriggs (ушные кольца)»3.

На руки, как известно, иногда надевали кольца. Сельчане рассказывают: Ко́льцы 
ту́та бы́ли у баɣа́тых людеф, бе́дныйи, прасты́я йих ни таска́ли. Ишш́о абру́чник — 
энт абруча́льныя кальцо́, када́ жини́лися. Ну ни з зо́лата, как сыча́с, а ме́дныи.

Уточним, что лексема кольцо обозначает ‘предмет (чаще всего из металла), име‑
ющий форму обода, обруча || Предмет такой формы, носимый на пальце как украше‑
ние или как символ брака’ и др. (МАС [29]). Слово обру́чник в значении ‘обручальное 
кольцо’ в СРНГ приводится с указанием распространения в Тамбовской области (СРНГ, 
в.  22, с.  216  [30]). В МАС оно дается в ином толковании, что позволяет считать его 
семантическим диалектизмом.

Кроме того, следует сказать, что  сельские женщины бу́сы то́жи стикля́ннаи 
наси́ли в пра́зден. И ажире́лию с бу́саф. Ишшо́ мани́сту када ́надива́ли, е́жили была́. 
Известно, что  бу́сы — это ‘украшение в  виде нанизанных на  нитку шарообразных, 
округлых или иной формы зерен из стекла, камня и других материалов’ (МАС [29]); 
мони́сто — это ‘ожерелье (из бус, монет или каких-л. разноцветных камней)’ (МАС 
[29]). 

Информаторы конкретизируют: Мани́ста састаи́ть з буси́нак ра́зных разме́раф: 
рят паме́ни, рят пабо́ли. Дополним, что лексема монисто в  толковании ‘украшение 
в виде металлической цепочки на шею’ отмечена в говорах Псковской, Тверской, Смо‑
ленской, Южной, Олонецкой областей (СРНГ, в. 18, с. 253 [30]).

Интересно, что в качестве аксессуара к одежде женщины использовали ленты. 
Примеры речи диалектоносителей показывают, что ишшо́ ле́нки разнацве́тнаи наси́ли. 
Де́фки йих сабе́ ф ко́сы фплита́ли. Ани́ бува́лача и широ́каи, и у́скаи бы́ли. Красиву́шшийи! 
И ле́нки бы́ли с пу́ɣвицами стикля́ннами, разнацве́тнами. Йих на ɣалаве́ наси́ли. 

Заметим, что функционируемое в рубашевском говоре слово ле́нка в значении 
‘лента’ в СРНГ трактуется как ‘узкая полоса из какой-либо ткани, лента’ с указанием 
распространения в Воронежской, Тульской, Орловской, Донской, Тамбовской, Пензен‑
ской, Новосибирской областей, Армянской ССР и Азербайджанской ССР (СРНГ, в. 16, 
с. 353 [30]), что, собственно, подтверждают данные статьи.

Итак, репрезентированный в настоящем исследовании языковой материал дока‑
зывает наличие в речи жителей Рубашевки общеупотребительных, разговорных, про‑

3 Серьги // РУВИКИ — новая российская интернет-энциклопедия. URL:  https://
ru.ruwiki.ru/wiki/Серьги (дата обращения: 10.09.2024).



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

57Theory and history of culture

сторечных, устаревших и  диалектных лексем (в  том числе собственно лексических, 
акцентологических, фонематических, семантических лексических единиц).

4. Заключение
Таким образом, в ходе длительного исследования собран полевой материал, даю‑

щий представление об элементах женского и мужского деревенского костюма и лек‑
сике, его называющей. Безусловно, он отражает материальную культуру, нравственные 
и этические представления рубашевцев, традиции и обычаи прошлого столетия. В них 
содержатся ценные сведения о  многообразии и  динамике развития сельской жизни, 
эволюции сознания носителей языка, быте уходящих поколений.

В  репрезентированной сельской традиции середины XX  столетия женская 
одежда и ее элементы включали: платья, кофты, сарафаны, рубахи, исподки, юбки, 
фартуки, нарукавники, поддевки, плюшки, жакеты, фуфайки, корсеты, опояски, чулки, 
носки и др. Украшением к одежде считались: ленты, наплечеки, серьги, кольца, бусы, 
монисто и др.

Мужской гардероб представляли: рубахи, штаны, шаровары, сопли, ватники, 
тулупы, шубы, фуфайки, жилетки, опояски, носки и др.

В качестве одежды для рук выступали рукавицы, варежки, перчатки, мохнушки. 
Все отмеченное выше свидетельствует, что  одежда функционально делилась 

на зимнюю и летнюю, праздничную и будничную.
Совершенно очевидно, что  местные рукодельницы мастерски подходили 

к  пошиву одежды. При  шитье они использовали преимущественно натуральные 
материалы: шкуру овцы — овчину; овечью шерсть; холщевые ткани, выработанные 
в домашних условиях и др.

Резюмируем: традиционный костюм рубашевцев был некой жизненной необ‑
ходимостью и  отличался скромностью. Он представлен небольшим ассортиментом 
вещей, но был достаточным для пользования, без излишеств.

Разумеется, современная одежда рубашевцев заметно отличается от  прежней. 
Меняется эпоха, а с ней и реалии. Вместе с тем уходит некоторая лексика, отобража‑
ющая деревенский костюм середины прошлого века, «исчезают старые предметы оби‑
хода и старые слова» [20, с. 122]. 

 Однако традиция еще жива в устах диалектоносителей, и они с большим удо‑
вольствием воссоздают ее в процессе непринужденного общения.

Новизна научного исследования заключается в  том, что  в  нем впервые пред‑
ставлена материальная культура жителей Рубашевки посредством сельского костюма 
середины XX в., нашедшего отображение в местном говоре и картине мира диалекто‑
носителей. 

Следует согласиться с  мнением А.Д.  Черенковой: «чем  полнее будет изучена 
речь отдельных регионов, тем точнее будет наше представление об устройстве и функ‑
ционировании диалектного русского языка, тем полнее будут знания о духовной и мате‑
риальной культуре русского народа» [27, с. 663].

Полагаем, что  настоящее исследование будет любопытно диалектологам, 
влюбленным в  народную речь, краеведам, этнолингвистам. Оно станет интересным 
и полезным для студентов и школьников в рамках изучения курса «Воронежское линг‑
вокраеведение», а также в цикле мероприятий, посвящённых 300-летию Воронежской 
губернии, поскольку может обогатить его новой информацией о  традициях жителей 
родного региона.



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

58 Теория и история культуры

Совершенно очевидно, что «диалектоноситель иначе ословливает окружающий 
мир, рисует картину бытия, чем носитель литературного языка, опираясь на возмож‑
ности своего диалекта и развивая и обогащая их» [25, с. 37].

В  завершение отметим, что  данная работа пополняет свежими материалами 
копилку исследований по отображению материальной культуры человека в воронеж‑
ских диалектах и может иметь продолжение. Слова известного российского слависта 
Т.И. Вендиной приобретают особую актуальность в настоящее время: 

Необходимо преодолеть равнодушие к диалектному слову, оценить его глубину и мудрость, 
чтобы восстановить утраченные или  полузабытые смыслы языка традиционной духовной 
культуры [2, c. 90].

Список литературы 
Исследования 
1	 Борисова О.Г. Наименования одежды в  говорах Кубани // Лексический атлас 

русских народных говоров — 2000: (мат. и исследования). СПб.: Наука, 2003. 
С. 109–115.

2	 Вендина Т.И. Диалектное слово в  культурно-языковом контексте // Лекси‑
ческий атлас русских народных говоров — 2022: (мат. и  исследования). 
СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 2022. С. 72–94.

3	 Гвоздева А.А. Этносоциокультурная обусловленность языковой картины мира // 
Лингвориторическая парадигма: теоретические и  прикладные аспекты. 2003. 
№ 3. С. 24–30.

4	 Гринкова Н.П. Воронежские диалекты: дис. … д-ра филол. наук. Л., 1947. 300 с.
5	 Дьякова В.И. Название одежды в воронежских говорах // Тезисы докладов и сооб‑

щений Первой обл. науч.-практич. конф. по теме «Воронеж. краеведение: опыт, 
перспективы развития» 25–26 ноября 1989 г. Воронеж: [б. и.], 1989. С. 68–70. 

6	 Евдокимова Т.В., Евтихиева Л.Ю. Терминология обрядовой одежды в этнолинг‑
вистическом контексте // X Всерос. диалектологическое совещание — ЛАРНГ — 
1994. Тезисы докладов. СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 1994. С. 54–58.

7	 Зверева Ю.В. Народные представления о прилично / неприлично одетом чело‑
веке в пермской диалектной лексике // Вестник Пермского университета. Рос‑
сийская и зарубежная филология. 2017. Т. 9, вып. 2. С. 13–23.

8	 Зверева Ю.В. Названия частей одежды в русских говорах Пермского края // Лек‑
сический атлас русских народных говоров — 2020: (мат. и исследования) / отв. 
ред. С.А. Мызников. СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 2020. С. 266–281. 

9	 Карасева Т.В. Названия одежды в говоре села Тресоруково Воронежской обла‑
сти // Воронежское краеведение: традиции и  современность. Мат. ежегодной 
областной научн.-практич. конф. 25  ноября 2023  г. Воронеж: АНО «НАУКА-
ЮНИПРЕСС», 2024. С. 54–56.

10	 Климкова Л.А., Назарова И.В. Лексика женских головных уборов в  нижего‑
родских говорах // Лексический атлас русских народных говоров — 1999: (мат. 
и исследования). СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 2002. С. 216–224.

11	 Костючук Л.Я. О  псковских говорах // Археология Пскова. Летопись. URL: 
http://arheologpskov.ru/index.php/arheologija-pskova/istoriya-izucheniya/proekt-let‑
opis/item/о-псковских-говорах (дата обращения 10.09.2024).



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

59Theory and history of culture

12	 Крылова О.Н. Наименования женской рубахи (на  материале севернорусских 
говоров) // Лексический атлас русских народных говоров — 1999: (мат. и иссле‑
дования). СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 2002. С. 224–227. 

13	 Крылова О.Н. Названия женских головных уборов в  севернорусских гово‑
рах // Русский язык: система и  функционирование (к  80-летию профессора 
П.П. Шубы): мат. III междунар. научн. конф., Минск, 6–7 апр. 2006 г.: в 2 ч. / 
редколлегия: И.С. Ровдо (отв. ред.) [и др.]. Минск: РИВШ, 2006. Ч. 1. С. 79–82.

14	 Литвинова Т.А. Лексика, характеризующая человека в  воронежских гово‑
рах // Воронежское лингвокраеведение. Межвузовский сб. научн. тр. Воронеж: 
Изд-во Воронежского гос. ун-та, 2011. Вып. 2. С. 255–266. 

15	 Лыжова Л.К. Характеристика группы слов со  значением ҅одежда҆,  ҅одеваться҆ 
в  диалектной лексике // Совещание по  Общеславянскому лингвистическому 
атласу. М.: [б. и.], 1975. С. 261–263. 

16	 Мартьянова В.Н. Название одежды и  ее элементов в  русском говоре севера 
Удмуртии // Лексический атлас русских народных говоров — 1996: (материалы 
и исследования). СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 1998. С. 190–193. 

17	 Недоступова Л.В. Что носили женщины в первой половине XX века // Русская 
речь. 2014. Вып. 5. С. 96–100.

18	 Недоступова Л.В. Название мужской крестьянской одежды, обуви и головных 
уборов первой половины XX века (на материале говора п. Высокого Таловского 
района Воронежской области) // Лексический атлас русских народных гово‑
ров — 2014: (мат. и исследования). СПб.: Нестор-История, 2014. С. 568–576.

19	 Недоступова Л.В. Возвращаясь в прошлое: краткий словарь наименований муж‑
ской и женской одежды, обуви и  головных уборов первой половины XX века 
(на материале говора п. Высокого Таловского района Воронежской области) // 
Воронежское краеведение: традиции и современность. Мат. ежегодной област‑
ной научн.-практич. конф. 28  ноября 2015  г. Воронеж: АНО «НАУКА-ЮНИ‑
ПРЕСС», 2016. С. 189–196. 

20	 Ненашева Л.В. Названия женской одежды в говорах Архангельской области // 
Вестник Северного (Арктического) федерального университета. Серия: Гумани‑
тарные и социальные науки. 2017. № 1. С. 115–123.

21	 Новикова E.H. Названия одежды в русских говорах Карелии // Лексический атлас 
русских народных говоров — 1997: (мат. и исследования). СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 
2000. С. 92–96.

22	 Панова (Концова) М.В. Архаическая лексика в воронежских говорах (на матери‑
але названий одежды) // Фольклор и литература: проблемы изучения. Воронеж: 
Изд-во Воронежского гос. ун-та, 2001. С. 185–195. 

23	 Панова (Концова) М.В. Этнолингвистическое описание наименований поневы 
в воронежских говорах // Диалектологический альманах. Сб. мат. и исследова‑
ний. Воронеж: Изд-во Воронежского гос. пед. ун-та, 2019. С. 32–46. 

24	 Петрова З.А. Народная одежда в  тверском крае: этнолингвистическое описа‑
ние  // X  Всерос. диалектологическое совещание — ЛАРНГ — 1994. Тезисы 
докладов. СПб.: Изд-во ИЛИ РАН, 1994. С. 58–59.

25	 Радченко О.А., Закуткина Н.А. Диалектная картина мира как идиоэтнический 
феномен // Вопросы языкознания. 2004. № 6. С. 25–48.

26	 Толкачева С.П. Народный костюм Воронежской губернии конца XIX – начала 
XX  века. Воронеж, 2007. 224  с. // ВКонтакте. URL: https://vk.com/wall-
7553914_1241 (дата обращения: 10.09.2024).



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

60 Теория и история культуры

27	 Черенкова А.Д. История изучения говоров Воронежской области // Лексиче‑
ский атлас русских народных говоров — 2014: (мат. и исследования) / отв. ред. 
А.С. Герд. СПб.: Нестор-История, 2014. С. 656–663.

Источники	
28	 Поселок Рубашевка Аннинский район Воронежской области. URL: 

http://online-anna.ru/anna10/poselok-rubashevka.php (дата обращения: 10.09.2024).
29	 Словарь русского языка: в  4 т. / под.  ред. А.П.  Евгеньева. М.: Русский язык, 

1999. Т. 1–4 // Фундаментальная электронная библиотека «Русская литература 
и  фольклор». URL:  https://feb/mas/MAS-abc/Фундаментальная электронная 
библиотека (дата обращения: 10.09.2024).

30	 Словарь русских народных говоров. Л.: Наука, 1968. Вып. 3. 360 с. Л.: Наука, 
1980. Вып. 16. 376 с. Л.: Наука, 1977. Вып. 12. 369 с. Л.: Наука, 1978. Вып. 14. 
376 с. Л.: Наука, 1972. Вып. 18. 368 с. Л.: Наука, 1985. Вып. 20. 376 с. Л.: Наука, 
1987. Вып. 22. 368 с. Л.: Наука, 1987. Вып. 23. 376 с. СПб.: Наука, 1992. Вып. 27. 
401 с. СПб.: Наука, 2001. Вып. 35. 360 с. СПб.: Наука, 2005. Вып. 39. 343 с. // 
Сайт ИЛИ  РАН. URL:  https://iling.spb.ru/vocabula/srng/srng (дата обращения: 
10.09.2024).

31	 Толковый словарь живого великорусского языка В.И. Даля: в 4 т. // Православ‑
ный портал «Азбука веры». URL: https://azbyka.ru/otechnik/Spravochniki/tolkovyj-
slovar-zhivogo-velikorusskogo-jazyka-v-i-dalja-bukva-b/372 (дата обращения: 
10.09.2024).

32	 Толковый словарь русского языка под редакцией Д.Н. Ушакова (1935–1940) // ФЭБ: 
Фундаментальная электронная библиотека «Русская литература и  фольклор». 
URL: http://feb-web.ru/feb/ushakov/ush-abc/19/us482508.htm?cmd=0&istext=1 (дата 
обращения: 10.09.2024).

Сокращения
МАС — Словарь русского языка.
СД — Толковый словарь живого великорусского языка.
СРНГ — Словарь русских народных говоров.
СУ — Толковый словарь русского языка» под редакцией Д.Н. Ушакова.



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

61Theory and history of culture

***

© 2025. Lubov V. Nedostupova
Voronezh, Russia

TRADITIONAL CLOTHING OF THE RUBASHEVTSY
OF THE VORONEZH REGION IN THE MID-20TH CENTURY (ethnolinguistic 

aspect)

Abstract: This paper presents the traditional clothing of rural residents. The purpose 
of this research is to present the vocabulary reflecting elements of women's and men's 
costume in the mid-20th century village of Rubashevka in the Voronezh Region: clothing 
and jewelry as components of the material culture of the villager. The article employs 
interviews, observations, descriptions, and analysis. The study describes the names of 
items of rural clothing for both sexes. It has been established that village costume, while 
a vital necessity, was characterized by modesty. It is represented by a small assortment 
of simple items, including winter and summer, festive and everyday clothing. Research 
has revealed that local artisans in the 20th century masterfully sewed costume elements, 
using primarily natural materials. The linguistic material demonstrates the presence of 
common, colloquial, vernacular, archaic, and dialectal vocabulary in village speech. 
The article demonstrates that the contemporary dress of the community's inhabitants 
differs significantly from that of the past, yet the traditions of the past are still alive 
in the mouths of the respondents. The novelty of this research lies in its being the 
first to recreate the material culture of the Rubashevtsy through rural dress, reflected 
in their vernacular. It provides valuable insights into the diversity and dynamics of 
village life, the evolution of the consciousness of native speakers, and the daily life 
of past generations. The practical significance of this work lies in its introduction of 
new dialectal materials representing the distinctive traditions of the inhabitants of the 
Central Black Earth Region. These materials can be used in work with students and 
schoolchildren as part of the course "Voronezh Linguistic and Regional Studies," as well 
as in a series of events dedicated to the 300th anniversary of the Voronezh Governorate.
Keywords: Language, Material Culture, Traditional Costume, Clothing of Women and 
Men.
Information about the author: Lubov V. Nedostupova — PhD in Philology, Associate 
Professor, Associate Professor, The Department of Russian Language and Intercultural 
Communication, Voronezh State Technical University, Moskovsky Ave., 14, 394026 
Voronezh, Russia.
ORCID ID: https://orcid.org/0000‑0003‑1978‑4725
E-mail: nedostupowa2009@yandex.ru
Received: October 04, 2024
Approved after reviewing: April 18, 2025
Date of publication: December 28, 2025
For citation: Nedostupova, L.V. “Traditional Clothing of the Rubashevtsy of the Voronezh 
Region in the mid-20th Century (Ethnolinguistic Aspect).” Vestnik slavianskikh kul’tur, 
vol. 78, 2025, pp. 46–64. (In Russ.) https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑46‑64



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

62 Теория и история культуры

References 
1	 Borisova, O.G. “Naimenovaniia odezhdy v govorakh Kubani” [“Clothing Names in 

Kuban Dialects”]. Leksicheskii atlas russkikh narodnykh govorov — 2000: (materi‑
aly i issledovaniia) [Lexical Atlas of Russian Folk Dialects — 2000: (Materials and 
Research)]. St. Petersburg, Nauka Publ., 2003, pp. 109–115. (In Russ.)

2	 Vendina, T.I. “Dialektnoe slovo v kul'turno-iazykovom kontekste” [“Dialect Word in 
Cultural and Linguistic Context”]. Leksicheskii atlas russkikh narodnykh govorov — 
2022: (materialy i issledovaniia) [Lexical Atlas of Russian Folk Dialects — 2022: 
(Materials and Research)]. St. Petersburg, ILI RAS Publ., 2022, pp. 72–94. (In Russ.)

3	 Gvozdeva, A.A. “Etnosotsiokul'turnaia obuslovlennost' iazykovoi kartiny mira” 
[“Ethnosociocultural Determination of the Linguistic Picture of the World”]. Lingvor-
itoricheskaia paradigma: teoreticheskie i prikladnye aspekty [Lingvorhetoric Para-
digm: Theoretical and Applied Aspects], no. 3, 2003, pp. 24–30. (In Russ.)

4	 Grinkova, N.P. Voronezhskie dialekty [Voronezh Dialects: DSc Dissertation Thesis]. 
Leningrad, 1947. 300 p. (In Russ.)

5	 D'iakova, V.I. “Nazvanie odezhdy v voronezhskikh govorakh” [“Names of Clothing 
in Voronezh Dialects”]. Tezisy dokladov i soobshchenii Pervoi oblastnoi nauchno-
prakticheskoi konferentsii po teme “Voronezhskoe kraevedenie: opyt, perspektivy raz-
vitiia” 25–26 noiabria 1989 g. [Abstracts of Reports and Communications of the First 
Regional Scientific and Practical Conference on the Topic “Voronezh. Local History: 
Experience and Development Prospects” November 25–26, 1989]. Voronezh, [s. n.], 
1989, pp. 68–70. (In Russ.)

6	 Evdokimova, T.V., Evtikhieva, L.Iu. “Terminologiia obriadovoi odezhdy v etno‑
lingvisticheskom kontekste” [“Terminology of Ritual Clothing in the Ethnolinguis‑
tic Context”]. X Vserossiiskoe dialektologicheskoe soveshchanie — LARNG — 1994. 
Tezisy dokladov [10th All-Russian Dialectological Conference — LARNG — 1994. 
Abstracts of Reports]. St. Petersburg, ILI RAS Publ., 1994, pp. 54–58. (In Russ.)

7	 Zvereva, Iu.V. “Narodnye predstavleniia o prilichno / neprilichno odetom cheloveke v 
permskoi dialektnoi leksike” [“Popular Concepts of a Decently / Indecently Dressed 
Person in the Perm Dialect Lexicon”]. Vestnik Permskogo universiteta. Rossiiskaia i 
zarubezhnaia filologiia, vol. 9, issue 2, 2017, pp. 13–23. (In Russ.)

8	 Zvereva, Iu.V. “Nazvaniia chastei odezhdy v russkikh govorakh Permskogo kraia” 
[“Names of Parts of Clothing in Russian Dialects of the Perm Region”]. Leksicheskii 
atlas russkikh narodnykh govorov — 2020: (materialy i issledovaniia) [Lexical Atlas 
of Russian Folk Dialects — 2020: (Materials and Research)], ex. ed. S.A. Myznikov. 
St. Petersburg, ILI RAS Publ., 2020, pp. 266–281. (In Russ.)

9	 Karaseva, T.V. “Nazvaniia odezhdy v govore sela Tresorukovo Voronezhskoi oblasti” 
[“Names of Clothing in the Dialect of the Village of tresorukovo, Voronezh Region”]. 
Voronezhskoe kraevedenie: traditsii i sovremennost'. Mat. ezhegodnoi oblastnoi 
nauchno-prakticheskoy konferentsii 25 noiabria 2023 g. [Voronezh Regional Studies: 
Traditions and Modernity. Proceedings of the Annual Regional Scientific and Practi-
cal Conference November 25, 2023]. Voronezh, ANO «NAUKA-UNIPRESS» Publ., 
2024, pp. 54–56. (In Russ.)

10	 Klimkova, L.A., Nazarova, I.V. “Leksika zhenskikh golovnykh uborov v nizhegoro‑
dskikh govorakh” [“Vocabulary of Women's Headdresses in Nizhny Novgorod Dia‑
lects”]. Leksicheskii atlas russkikh narodnykh govorov — 1999: (materialy i issle-
dovaniia) [Lexical atlas of Russian folk dialects — 1999: (Materials and Research]. 
St. Petersburg, ILI RAS Publ., 2002, pp. 216–224. (In Russ.)



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

63Theory and history of culture

11	 Kostiuchuk, L.Ia. “O pskovskikh govorakh”  [“On the Pskov Dialects”]. Arkhe-
ologiia Pskova. Letopis' [Archaeology of Pskov. Chronicle]. Available  at: 
http://arheologpskov.ru/index.php/arheologija-pskova/istoriya-izucheniya/proekt-let‑
opis/item/o-pskovskikh-govorakh (Accessed 20 September 2023). (In Russ.)

12	 Krylova, O.N. “Naimenovaniia zhenskoi rubakhi (na materiale severnorusskikh gov‑
orov)” [“Names of Women's Shirts (based on Northern Russian Dialects)”]. Leksi-
cheskii atlas russkikh narodnykh govorov — 1999: (materialy i issledovaniia) [Lexical 
Atlas of Russian Folk Dialects — 1999: (Material and Research)]. St. Petersburg, ILI 
RAS Publ., 2002, pp. 224–227. (In Russ.)

13	 Krylova, O.N. Nazvaniia zhenskikh golovnykh uborov v severnorusskikh govorakh 
[“Names of Women's Headdresses in Northern Russian Dialects”]. Russkii iazyk: 
sistema i funktsionirovanie (k 80-letiiu professora P.P. Shuby): materialy III mezhdun‑
arodnoi nauchnoi konferentsii, Minsk, 6–7 apr. 2006 g.: v 2 ch. [Russian Language: 
System and Functioning (to the 80th Anniversary of Professor P.P. Shuba): Proceed‑
ings 3th International Scientific Conference, Minsk, April 6–7. 2006: in 2 parts], part 1, 
ex. ed. I.S. Rovdo. Minsk, RIVSH Publ., 2006, pp. 79–82. (In Belarus)

14	 Litvinova, T.A. “Leksika, kharakterizuiushchaia cheloveka v voronezhskikh govo‑
rakh” [“Vocabulary Characterizing a Person in Voronezh Dialects”]. Voronezhskoe 
lingvokraevedenie. Mezhvuzovskiy sbornik nauchnykh trudov [Voronezh Lingvore-
gional Studies. Interuniversity Collection of Scientific Papers], vol.  2. Voronezh, 
Voronezh State University Publ., 2011, pp. 255–266. (In Russ.)

15	 Lyzhova, L.K. “Kharakteristika gruppy slov so znacheniem ҅odezhda̓,  ҅odevat'sia̓ v 
dialektnoi leksike” [“Characteristics of a Group of Words with the Meaning ̔ odezhda̓,  
҅odevat'sia̓ in Dialect Vocabulary”]. Soveshchanie po Obshcheslavianskomu lingvis-
ticheskomu atlasu [Meeting on the General Slavic Linguistic Atlas]. Moscow, [s. n.], 
1975, pp. 261–263. (In Russ.)

16	 Mart'ianova, V.N. “Nazvanie odezhdy i ee elementov v russkom govore severa 
Udmurtii” [“Name of Clothing and its Elements in the Russian Dialect of the North of 
Udmurtia”]. Leksicheskii atlas russkikh narodnykh govorov — 1996: (materialy i issle‑
dovaniia) [Lexical atlas of Russian folk dialects — 1996: (Materials and Research)]. 
St. Petersburg, ILI RAS Publ., 1998, pp. 190–193. (In Russ.)

17	 Nedostupova, L.V. “Chto nosili zhenshchiny v pervoi polovine XX  veka” [“What 
Women Wore in the First Half of the 20th Century”]. Russkaia rech', vol.  5, 2014, 
pp. 96–100. (In Russ.)

18	 Nedostupova, L.V. “Nazvanie muzhskoi krest'ianskoi odezhdy, obuvi i golovnykh 
uborov pervoi poloviny XX veka (na materiale govora p. Vysokogo Talovskogo raiona 
Voronezhskoi oblasti)” [“Names of Men’s Peasant Clothing, Footwear, and Head‑
dresses of the First Half of the 20th Century (Based on the Dialect of the Village of 
Vysokogo, Talovsky District, Voronezh Region)”]. Leksicheskii atlas russkikh narod-
nykh govorov — 2014: (materialy i issledovaniia) [Lexical Atlas of Russian Folk Dia-
lects — 2014: (Materials and Research)]. St. Petersburg, Nestor-Istoriia Publ., 2014, 
pp. 568–576. (In Russ.)

19	 Nedostupova, L.V. “Vozvrashchaias' v proshloe: kratkii slovar' naimenovanii muzhs‑
koi i zhenskoi odezhdy, obuvi i golovnykh uborov pervoi poloviny XX  veka (na 
materiale govora p. Vysokogo Talovskogo raiona Voronezhskoi oblasti)” [“Return‑
ing to the Past: A Brief Dictionary of Names of Men’s and Women’s Clothing, Foot‑
wear, and Headdresses of the First Half of the 20th Century (Based on the Dialect of 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

64 Теория и история культуры

the Village of Vysokogo, Talovsky District, Voronezh Region) (Scientific Article)”]. 
Voronezhskoe kraevedenie: traditsii i sovremennost'. Materialy ezhegodnoi oblastnoi 
nauchno-prakticheskoy konferentsii 28 noiabria 2015 g. [Voronezh Regional Studies: 
Traditions and Modernity. Proceedings of the Annual Regional Scientific and Practi‑
cal Conference November 28, 2015]. Voronezh, ANO «NAUKA-IuNIPRESS» Publ., 
2016, pp. 189–196. (In Russ.)

20	 Nenasheva, L.V. “Nazvaniia zhenskoi odezhdy v govorakh Arkhangel'skoi oblasti” 
[“Names of Women's Clothing in the Dialects of the Arkhangelsk Region”]. Vest-
nik Severnogo (Arkticheskogo) federal'nogo universiteta. Series: Gumanitarnye 
i sotsial'nye nauki [Humanities and Social Sciences], no.  1, 2017, pp.  115–123. 
(In Russ.)

21	 Novikova, E.H. Nazvaniia odezhdy v russkikh govorakh Karelii [“Names of Clothing 
in the Russian Dialects of Karelia”]. Leksicheskii atlas russkikh narodnykh govorov — 
1997: (materialy i issledovaniia) [Lexical Atlas of Russian Folk Dialects — 1997: 
(Materials and Research)]. St. Petersburg, ILI RAS, 2000, pp. 92–96. (In Russ.)

22	 Panova (Kontsova), M.V. Arkhaicheskaia leksika v voronezhskikh govorakh (na mate‑
riale nazvanii odezhdy) [“Archaic Vocabulary in Voronezh Dialects (Based on Names 
of Clothing)”]. Fol'klor i literatura: problemy izucheniia [Folklore and Literature: 
Problems of Study]. Voronezh, Voronezh State University Publ., 2001, pp. 185–195. 
(In Russ.)

23	 Panova (Kontsova), M.V. “Etnolingvisticheskoe opisanie naimenovanii ponevy v 
voronezhskikh govorakh” [“Ethnolinguistic Description of Names of the Poneva in 
Voronezh Dialects”]. Dialektologicheskii al'manakh. Sbornik materialov i issledo‑
vanii [Dialectological Almanac. Collection of Materials and Research]. Voronezh, 
Voronezh State Pedagogical University Publ., 2019, pp. 32–46. (In Russ.)

24	 Petrova, Z.A. “Narodnaia odezhda v tverskom krae: etnolingvisticheskoe opisanie” 
[“Folk Clothing in the Tver Region: an Ethnolinguistic Description”]. X Vserossi-
iskoe dialektologicheskoe soveshchanie — LARNG — 1994. Tezisy dokladov [10th 
All-Russian Dialectological Conference — LARNG — 1994. Abstracts of Reports]. 
St. Petersburg, ILI RAS Publ., 1994, pp. 58–59. (In Russ.)

25	 Radchenko, O.A., Zakutkina, N.A. “Dialektnaia kartina mira kak idioetnicheskii 
fenomen” [“Dialectal Picture of the World as an Idioethnic Phenomenon”]. Voprosy 
iazykoznaniia, no. 6, 2004, pp. 25–48. (In Russ.)

26	 Tolkacheva, S.P. “Narodnyi kostium Voronezhskoi gubernii kontsa XIX  – nachala 
XX  veka. Voronezh, 2007. 224  s.” [“Folk Costume of the Voronezh Province in 
the Late 19th – Early 20th Century]. VKontakte. Available  at: https://vk.com/wall-
7553914_1241 (Accessed 10 October 2024). (In Russ.)

27	 Cherenkova, A.D. “Istoriia izucheniia govorov Voronezhskoi oblasti” [“History of 
the Study of Dialects of the Voronezh Region”]. Leksicheskii atlas russkikh narod-
nykh govorov — 2014: (materialy i issledovaniia) [Lexical Atlas of Russian Folk Dia‑
lects — 2014: (Materials and Research)], ex. ed. A.S. Gerd. St. Petersburg, Nestor-
Istoriia Publ., 2014, pp. 656–663. (In Russ.)

Abbreviations
MAS — Dictionary of the Russian Language. 
SD — Explanatory Dictionary of the Living Great Russian Language. 
SRNG — Dictionary of Russian Folk Dialects. 
SU — Explanatory Dictionary of the Russian Language Edited by D.N. Ushakov.



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

65Theory and history of culture

https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑65‑76
УДК 398.3
ББК 82.3
Научная статья/Research article

This is an open access article distributed under
the Creative Commons Attribution 4.0

International (CC BY 4.0)

© 2025. Elena V. Nikolaeva
Moscow, Russia

CROSS-CULTURAL SEMIOTICS
OF MONEY BELIEFS IN THE 21ST СENTURY

Abstract: The paper deals with money beliefs and superstitions that persist in the every‑
day culture of modern Russia. Monetary beliefs are considered in the context of cul‑
tural globalization and a cardinal change of the world socio-cultural paradigm, which 
consists in digitalization and virtualization of all spheres of life, including financial 
relations. The study presents a cross-cultural analysis of money superstitions in modern 
world: it reveals sociocultural meanings of Russian monetary beliefs and their western 
(mainly British and American) and eastern (Chinese and Japanese) analogues in a syn‑
chronic and diachronic way. The paper discusses the reflection of money omens in lin‑
guistic, cultural and communicative formulas of everyday behavior and in festive socio-
cultural practices, as well as their transformations in the modern everyday culture. The 
research was carried out from the positions of cross-cultural semiotics, linguocultural 
studies, sociocultural anthropology and sociology of culture using general scientific 
methods of observation and analytical description, methods of historical comparative 
studies, cultural analysis and sociological survey. The results obtained show that many 
ancient beliefs and superstitions related to money are still present in the semiosphere of 
modern culture. Meanwhile, the transfer of cultural experience occurs not only in the 
process of intergenerational interaction in the family, but also through mass electronic 
communications (blogs and social media networks). Some of the money beliefs have 
undergone certain changes, but traditional monetary rituals mostly remain unchanged 
though desacralized.
Keywords: Money, Money Superstitions, Folk Beliefs, Omens, Cross-cultural Semiot‑
ics, Linguocultural Semantics, Sociocultural Practices, Everyday Culture.
Information about the author: Elena V. Nikolaeva — PhD in Culturology, Associate 
Professor, A.N. Kosygin Russian State University (Technologies. Design. Art), Malaya 
Kaluzhskaya St., 1, 119071 Moscow, Russia.
ORCID ID: https://orcid.org/0000‑0001‑9248‑7650
E-mail: elena_nika@bk.ru
Received: July 15, 2024
Approved after reviewing: April 04, 2025
Date of publication: December 28, 2025
For citation: Nikolaeva, E.V. “Cross-cultural Semantics of Money Beliefs in the 21st 
Century.” Vestnik slavianskikh kul’tur, vol. 78, 2025, pp. 65–76.
https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑65‑76



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

66 Теория и история культуры

***

© 2025 г. Е.В. Николаева
г. Москва, Россия

КРОСС-КУЛЬТУРНАЯ СЕМИОТИКА
ДЕНЕЖНЫХ ПОВЕРИЙ В XXI В.

Аннотация: Статья посвящена денежным повериям и  приметам, сохраняю‑
щимся в современной российской культуре повседневности. Денежные поверия 
рассматриваются в  контексте культурной глобализации и  кардинальной смены 
мировой социокультурной парадигмы, основным содержанием которой является 
цифровизация и виртуализация всех сфер жизни, включая финансовые отноше‑
ния. В  работе представлен кросс-культурный семиотический анализ денежных 
примет, бытующих в  современном мире: в  синхроническом и  диахроническом 
плане выявляются социокультурные смыслы российских поверий и их западных 
(преимущественно, британских и американских) и восточных (китайских и япон‑
ских) аналогов, обсуждается отражение денежных поверий в лингвокультурных 
и коммуникативных формулах бытового поведения и в праздничных социокуль‑
турных практиках, а  также их  трансформации в  современной культуре повсед‑
невности. Исследование опирается на теоретические положения и методологию 
кросс-культурной семиотики, лингвокультурологии, социокультурной антропо‑
логии и  социологии культуры с  использованием общенаучных методов наблю‑
дения и  аналитического описания, методов исторической компаративистики, 
культурологического анализа и социологического опроса. На основе полученных 
результатов делается вывод, что многие старинные приметы и поверия, связанные 
с деньгами, до сих пор присутствуют в семиосфере современной культуры, при‑
чем передача культурного опыта происходит не только в процессе межпоколенче‑
ского общения в семье, но и в пространстве массовых электронных коммуникаций 
(интернет-блоги, социальные сети). Некоторые из денежных поверий претерпели 
определенные изменения, но в основном традиционные денежные ритуалы, хотя 
и десакрализованные, остаются неизменными.
Ключевые слова: деньги, денежные приметы, народные поверия, кросс-
культурная семиотика, лингвокультурная семантика, социокультурные практики, 
повседневная культура. 
Информация об авторе: Елена Валентиновна Николаева — кандидат культуро‑
логии, Российский государственный университет им. А.Н.  Косыгина (Техноло‑
гии. Дизайн. Искусство), ул. Малая Калужская, д. 1, 119071 г. Москва, Россия.
ORCID ID: https://orcid.org/0000‑0001‑9248‑7650
E-mail: elena_nika@bk.ru
Дата поступления статьи: 15.07.2024
Дата одобрения рецензентами: 17.04.2025
Дата публикации: 28.12.2025
Для цитирования: Николаева Е.В. Кросс-культурная семантика денежных пове‑
рий в XXI в. // Вестник славянских культур. 2025. Т. 78. С. 65–76. 
https://doi.org/10.37816/2073‑9567‑2025‑78‑65‑76



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

67Theory and history of culture

Introduction. 
Alongside with the deepening of globalization processes in the world economy and 

culture, the beginning of the third millennium witnesses the emergence and development of 
fundamentally new digital technologies and virtualization in many aspects of everyday life, 
including “commodity — money” relations. In spite of gradual withdrawal of banknotes and 
coins from “solid” physical reality, they still retain traditional symbolic meanings. In the mod‑
ern sociocultural paradigm, based on the neo-mythological perception of the world around, 
money beliefs are not a rudiment of traditional mindset, but remain significant elements of 
everyday culture.

Despite the initial “digital” nature of monetary relations, the sociocultural function of 
money goes far beyond the universal equivalent of value and the code of social stratification. 
From the position of the philosophy of money established by G. Simmel, money appears as “a 
means, material or example of depicting those relationships that exist between the most exter‑
nal, realistic, random phenomena and ideal potentialities of being, the deepest flows of indi‑
vidual lives and history” [6, p. 312]. In the complete accordance with M. McLuhan’s famous 
maxim [13], money as a means of cultural communication is the message itself. In addition 
to the function of numerical denotations, performed as a sign system, money as a cultural 
artifact has a unique semantics related to the sociocultural paradigm of a particular society 
in a particular epoch. This semantics is determined, among other things, by the “techniques” 
and technologies of everyday culture and axiological systems of the society [8, 10]. Money 
as a linguocultural concept in different linguistic world-images contains specific emotional 
and evaluative components [11] and generates special associative fields determined by spiri‑
tual, moral and ethical patterns of a particular culture [1, 3]. For example, the ambivalence of 
money as a gift and as a sin, as the good and the evil leads to the fact that money in various 
cultural contexts, emerging due to specific situations of sociocultural communication, has 
occasional semantics [5, 9]. At the same time, money as a cultural system is characterized by 
multi-level semantics and a great depth of semiotic re-encoding [7, p. 57].

Evidently, many elements of national cultures, including money, are unique, evolving 
under the influence of the certain geographical, sociocultural, economic and political condi‑
tions and events [2]. On the other hand, the conceptualization of a wide range of objects and 
phenomena in the everyday life and in the language occurs on the basis of existing world 
vision, common for all humanity. Besides, many cultural artifacts, linguistic and cultural con‑
cepts, verbal and non-verbal forms and formulas of behaviour and, most importantly, their 
semantic layers, are often a result of intercultural interaction and various kinds of cross-
cultural communications, which are occasionally very complex, non-linear and multi-level 
[14]. Money beliefs and superstitions that persist in different cultures today are no exception.

One of the most interesting aspects of the sociocultural semantics of money is folk 
beliefs and irrational sociocultural practices related to handling money in everyday culture. 
Many of money beliefs go back to ancient times, but still retain their relevance in modern 
people’s consciousness. Despite the high technologies that penetrate in all spheres of every‑
day life in the 21st century, money omens continue to have a significant influence on behav‑
ioral patterns, business and friendly communication formats and everyday culture in general. 
Sociocultural practices built around the symbolic meaning of money are reproduced in mod‑
ern culture not only in a traditional way — transmission through cultural experience in the 
family from the older generation to the younger, but also in the process of enculturation and 
socialization driven by modern mass media, including internet sites and social networks. Sur‑
prisingly, the digital paradigm of culture does not contradict the neo-mythological collective 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

68 Теория и история культуры

unconscious, but, on the contrary, it strengthens the “bewitchment of the world” and “divine 
society” (in the terminology of M. Maffesoli) [12]: money omens begin to extend to banknote 
numbers and digital monetary communications. Ignoring the actions prescribed by money 
beliefs is often interpreted as a cause of serious financial problems in the future.

Research methods
Money beliefs in everyday culture of modern Russian are considered in the correlation 

with their western (mainly English-language) and eastern (Chinese and Japanese) analogues 
from synchronic and diachronic points of view. The research is carried out from the positions 
of cross-cultural semiotics, linguocultural studies, sociocultural anthropology and cultural 
sociology. Continuing scientific explorations in the field of philosophy and anthropology of 
money ([4–10, 13], etc.) and conceptual linguistics ([1, 3, 11, 14], etc.), the study contributes 
to the topical issues of modern urban folklore and anthropology of everyday culture. The 
methodology comprises general scientific methods of observation and analytical description, 
as well as methods of historical comparative studies, cultural analysis and sociological survey. 
The sources used include ethnographic works of Russian and foreign historians and ethnolo‑
gists [15, Vol. 1; 16–18; 20–23; 26–27] as well as information from various financial institu‑
tions [25, 28, 30], materials from internet sites dedicated to modern urban folklore, money 
superstitions and everyday financial practices [20, 24], the data of the survey conducted by the 
author, and personal author’s observations.

Money beliefs in modern everyday culture
Money semantics in the annual and daily cycle
In all cultures, New Year's Eve is endowed with special magic, and it is assumed that 

a special magical power arises at midnight since all borderline states of the symbolic death of 
the old and the birth of the new in traditional cultures are believed to be sacred. Therefore, for 
example, having money in hands at the very moment when the clock strikes twelve, according 
to the Americans’ conviction, will ensure economic prosperity in the coming year. In accor‑
dance with an ancient tradition in many countries, a lucky coin is baked in a Christmas pie or 
a special New Year’s dessert. This custom comes back to a joke ritual in Medieval England, 
when a dried pea (later a silver ring or six-penny coin) backed in the “Twelfth Night Cake” 
made the one who got it the “king” or “queen” for that whole night. Interestingly, the Royal 
Mint of Great Britain still annually issues special Christmas Silver Sixpence designed to use 
in Christmas pudding. Today getting such coin in the piece of dessert means having a lot of 
money all year round. It is noteworthy that a similar tradition existed in the pre-revolutionary 
Russia and was preserved during the Soviet times: a “silver” 10-kopeck coin wrapped in foil 
was often baked in a homemade New Year’s pie. 

The same power of cosmic birth is attributed to the growing moon: during the new 
moon week, it is quite customary for Russian people to show money to the new moon that 
appears in the sky and the larger the banknotes, the better. Besides, the “spell” should be 
repeated three times, for example, as follows: «Молодник молодой, / у тебя рог золотой, / 
Тебе по небу ходить  / А мне денежки копить» (Young youngster,  / you have a golden 
horn, / You are to walk in the sky / And I am to gain money). Or more prosaic variants: «Тебе, 
месяц, молодеть, а моему кошельку деньгами богатеть» (You, a moon, are to be young, 
and my wallet is to get richer with money); «Расти-расти месяц, как ты растешь, так 
пусть и мои денежки растут» (Grow-grow, a moon, as you grow, so let my money grow). 
The money showed to the new moon must be spent only when the next moon is born. 

In turn, in Britain playing with coins and twirling them in the pocket on the first days 
of each month is thought to multiply money by the end of the month. According to another 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

69Theory and history of culture

belief, the first money received during the day should be put into an empty pocket, as this will 
attract other money. This custom was initially popular in English markets, the first profit is 
still defined with the Old English word “sefte” (undisturbed, untroubled; easy, comfortable, 
pleasant [29]). England is also the birthplace of another similar behavioral pattern, which 
advises the first money received at the start of the year to be hidden in the wallet to attract 
more money. 

Special rituals are prescribed for how and when to give money, including money bor‑
rowed. The time when you may return the borrowed money and pay the bills is also regulated 
by folk beliefs: both in Russia and in England it must be done in the morning, at least before 
sunset, and in no case in the evening. Moreover, even your own money should not be counted 
overnight — otherwise, there will be losses. Some household chores in the evening are also 
prohibited: you may not clean the home at night and take away the garbage after sunset — or 
the money will leave the house. 

Money rituals with banknotes and coins 
According to folk wisdom, a Russian kopeck that saves the rouble (“копейка рубль 

бережет”) and a saved English penny are equivalent to the earned one: “a penny saved 
is a penny earned”. However, in both cultures to save up small change is allowed only for 
children, as it will be a harbinger of poverty for adults. At the same time, both Russians and 
the British are sure that it is necessary to repay debts in smaller banknotes than those that 
were once received. Then you will never have to borrow money again. Both cultures demand 
respect for money: you may not sloppily thrust banknotes into a purse or pocket, you may not 
allow paper bills to lie there crumpled and in disorder. It is also important that the money in 
the wallet should lie from a larger nominal value to a smaller one, with the front side facing 
the owner.

Special attention both in Russian and Anglo-Saxon cultures is paid to the treatment 
of “new” money that has just been received or earned: they should not be spent immediately, 
they should be left to “spend the night” indoors, after which their “departure” from home 
will no longer be fatal to the owners’ well-being. Many Americans keep their first earned 
or won dollar as a mascot. In Russian culture, such a function is performed by the so-called 
“irredeemable” rouble, often silver, which is given to a novice entrepreneur for good luck 
in business. This belief is based on the widespread theory that the similar attracts the simi‑
lar. In the financial context, in the Russian linguoconceptosphere, this maxim is formulated 
“деньги к деньгам” (money to money), and the English linguo-cultural statement sounds, 
“money draws money”. Russian beggars and street musicians act in a similar way putting 
in advance a hundred-rouble banknote or at least some small change into a hat, mug, box or 
violin case, where passers-by are expected to throw money for them. Among Russian private 
entrepreneurs engaged in trade, there is a rule to fan or wipe all the goods with the first money 
received from the sale on that day.

In addition, Russians consider an amulet that attracts wealth to be a coin with the value 
of five (five kopecks or five roubles), which is wrapped in a piece of paper so as not to confuse 
it with another, or put in a separate pocket of a purse. Initially in America, and now in many 
European cultures, success in money matters is associated with the possession of a 2-dollar 
bill. Such semantics stems from the rarity of this banknote: it is practically out of circulation. 
In Canada, the role of a monetary amulet is played by the so-called “dollar of the devil” (a 
banknote with a blurred devil’s silhouette found in the coiffure of Queen of the young British 
Queen Elizabeth II). The correlation of the world evil image with financial well-being is not 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

70 Теория и история культуры

paradoxical, as the historical, religious and cultural connotations of money and wealth are 
associated with diabolical power and many sins from avarice and pride to betrayal and mur‑
der. In some sense, such an amulet is an attempt to deceive the devil or, conversely, appease 
him. 

Among the harmless monetary talismans, there are three coins connected through holes 
in them with a red silk ribbon, which have been worn by the Chinese since ancient times, and 
today this money talisman has gained popularity in many European countries including Rus‑
sia. A similar sacred function of multiplying money is credited to a bent in half or punched 
coin. This idea arose from the ancient belief that holed shells or stones, which in those times 
were used instead of money, were worn by the ocean gods as jewelry. 

Since old times in different cultures, the number has been of particular importance as 
a bearer of certain symbolic meanings. Some digital combinations, for example, three sevens, 
are considered lucky by many people. Today, you can find many blogs on the internet explain‑
ing that banknotes, the number of which contains several 7, 8 or 9 digits in a row, bring good 
profits, especially if you pronounce a special spell over them, for example, such as “Как Все-
ленная бесконечна, так восьмерки станут вечно мне в делах помогать, деньги ко мне 
привлекать. Земное с небесным уравняют, путь к богатству откроют и неустанно 
охраняют. Аминь!” (“As the universe is infinite, so the eights will forever help me in my 
business to attract money to me. They will equalize the earthly and the heavenly, open me 
the path to wealth and guard tirelessly. Amen!”)1. There is even a “magic” arithmetic about 
the serial numbers of banknotes. In social networks, people seriously claim that a banknote 
will bring good luck to the owner, if its number includes the digits, which make up his or her 
day, month and year of birth. To determine a personal lucky banknote, it is also proposed to 
correlate the letters of the first name with their ordinal numbers in the alphabet, then to add 
up those numbers to one digit, and then do the same with the patronymic and family names — 
banknotes with these numbers will serve as an amulet. In addition, it is recommended to find 
and store a banknote in which the letters of the series match the initials of the first and last 
name or make up an encrypted “happy” word (for example, “БГ” means “БоГач” (the Rich)2.

Money proxemics: indoors
Some superstitions are associated with the location of banknotes and coins in their 

owner’s physical space — a pocket, a purse, an apartment. In Chinese culture, it is important 
to keep the wallet at the waist level or higher, it is unacceptable to leave the wallet on the 
floor: according to Feng Shui, this will lead to the loss of money and wealth. Due to the popu‑
larity of Eastern teachings in the West, this attitude has fit into the modern everyday culture in 
many European countries, including Russia; in American culture it is fixed in a rhymed line: 
‘a purse on the floor is money out the door’. 

In many cultures, the power of attracting money to the house is attributed to the so-
called “money tree” (a water pakhira in England and “tolstyanka” in Russia), whose leaves 
slightly resemble coins. These plants are often placed in the interiors to attract income to the 
home. And until now, in some apartments in Russia, one can see a horseshoe, more often a 
souvenir one, hanging over the front door or in the kitchen, with the ends up, so that money 
would invisibly “accumulate” in the horseshoe as in a bag.

In eastern cultures, according to Feng Shui, a powerful symbol of wealth is a frog, 
1 Шутова С. Счастливые номера банкнот // Ты сам себе маг. 13.03.2021. URL:  https://

dzen.ru/a/YEzhiq9Bo2ZBW_vu (дата обращения: 06.06.2024).
2 Номер удачи на денежных купюрах // Дерево желаний. 14.07.2018. URL: https://vk.com/wall-

57067774_588303 (дата обращения: 06.06.2024).



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

71Theory and history of culture

so people fold origami paper bills in the form of frogs and put them around the house or the 
apartment and into the wallets. In recent decades, with the spreading of Feng Shui practices 
all around the world, figurines of frogs sitting on “gold” coins have appeared in some Russian 
offices and apartments. In addition, people following Feng Shui rules keep the toilet lid in 
the bathroom completely closed, so that wealth would not “drain” into the sewer. In Russian 
culture, a similar belief applies to a broken running water tap: money is thought to flow away 
from the home with dripping water.

Money proxemics: outdoors
Money omens relate not only to the interior spaces; some money beliefs regulate peo‑

ple’s behavior in the external environment. For instance, even today, while constructing a pri‑
vate house, it is quite customary in Russia to put a coin under the basement corner for future 
financial well-being. 

A special theme is a coin found in the street: according to various popular beliefs, it 
can bring both good luck and trouble. The English rhyme reads, “Find a penny, pick it up and 
all day long you’ll have good luck!” However, it is not that simple. Both in England and in 
Russia one may only take the coin lying with the “heads” (or emblem) side up. A coin with the 
obverse side down is believed to bring bad luck, so it is advisable to leave it on the ground. 
And it is better not to touch money found at night to avoid misfortune. In Japanese culture a 
coin found in the street, especially near a crossroad, will never be picked up as it is thought to 
cause trouble. In turn, the Russians will not collect the small change found under the thresh‑
old; such coins indicate that somebody wants to magically harm the owner of the house or the 
apartment. These coins must be thrown away, but they must not be collected with bare hands.

However, sometimes, as prescribed by beliefs in many cultures, people should throw 
away their own coin. For example, to make a wish come true, it is enough to throw a coin 
into the water. Historians associate this ancient custom with the ideas of holy sources and a 
peculiar payment for a miracle, with the “pagan imprint of sacrifice” stubbornly kept in the 
collective unconscious [18, p. 313]. Over time, this tradition transformed into the idea of a 
wishing well, and in modern urban culture, any fountain is suitable for this ritual. Today, other 
“sacred” places also used for tis purpose, for example, a circle at the Zero Kilometer next to 
Red Square in Moscow. In addition, many Russians follow a tradition to throw a coin into the 
sea in order to return to that shore someday. 

Some money beliefs are also associated with natural phenomena. Quite amazingly, 
in England, Russia and Turkey, when a bird flying over someone “marks” him or her, this 
unpleasant incident is considered a sign of impending monetary profit. The spider is a harbin‑
ger of financial success in many cultures, too. 

In Britain, when seeing a shooting star in order to receive a lot of money one should 
pronounce the word “money” three times or as many times as he or she can before the star 
goes out; and the more times that word is uttered, the more money comes into their life. In 
Russian culture, a shooting star fulfills any wish made, which is not necessarily related to 
financial well-being.

Money beliefs and socio-cultural anthropology 
Itchy palms in both English and Russian beliefs are associated with money and depend‑

ing on which hand itches portend that a person will soon receive money or give it away. It is 
noteworthy that even in the same culture there are discrepancies in which hand corresponds to 
the arrival of money and to the parting with it. However, the left hand is more often considered 
the lucky hand. At the same time, regardless of which palm is considered lucky for money, if 
it itches, you should not scratch it, otherwise the money will not come, but the itchy unlucky 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

72 Теория и история культуры

palm, on the contrary, must be strongly rubbed against a piece of wood to protect the savings. 
To prevent money from going to others, Russian people try not to pass money from hand to 
hand, even to a salesperson or cashier in the store, but put it on the table or on the counter. 

According to Russian superstition, if you whistle indoors, there will be no money in 
the home. The British explain this Russian custom in an interesting way: “Obviously, this is 
due to the Russian idea that one should look pessimistically at future financial success. Whis‑
tling, from their point of view, is a sign of a carefree life, but money does not like a frivolous 
attitude” [24].

Body care practices are also regulated in a certain way by special beliefs to preserve 
financial well-being. In order not to lose your wealth, you need to cut your nails on Fridays 
(on your fingers during the daytime, and on your toes in the evening). Among the author’s 
acquaintances there are many of those who follow this rule. Shaving is also prescribed on 
Friday. At the same time, many Russian people believe that those with hairy arms and hairy 
chests are marked by the fate as lucky, since these are signs of wealth.

In spite of the saying “Деньги любят счет” (money loves counting), Russian people 
avoid counting money aimlessly and calculating profits that have not yet been received for 
fear to lose them. Similarly, Russian belief forbids showing the contents of the wallet to any‑
one and boasting with their incomes. In European cultures, the topic of personal income is 
generally a kind of taboo in conversations. 

In European cultures, shoes and stockings are traditionally considered as sacred objects 
for money rituals — thus, a coin used to be placed in a shoe or stocking as a gift to children 
at Christmas. In England, the coin must be in the bride’s left shoe during the wedding so that 
she would never be left without money in her new life. This tradition, which has its roots in 
the late Middle Ages, is enshrined in the poetic description of the bride’s outfit: “Something 
old, something new, something borrowed, something blue, and a silver sixpence in her shoe”. 
Nowadays, British wedding salons offer brides shoes with a sixpence or a silver coin already 
embedded in them [25]. In Russia, a coin in the shoe serves as a talisman not for brides but for 
students who put a 5-kopeck-coin under the heel to get an excellent mark at the exam. 

If a purse is presented as a gift, in order to attract financial luck both in Russia and 
in European countries, a coin or a small banknote will be put there. For the same reason, a 
Russian woman always leaves a coin in her handbags that are not in use at the moment. In 
England, after buying new clothes, a coin is to be put into the right side pocket for good luck. 

Sociological survey: results and discussion
The survey was conducted at the Kosygin State University of Russia by means of 

an online questionnaire among students and postgraduates studying economics, advertising, 
television, sociology, journalism and technologies of light and chemical industry. 64 respon‑
dents participated in the survey — 50 female and 14 male (aged 17 to 35 years including 54 
aged 17 to 21 and 10 aged 22 to 35). The sociological sampling is random and represents the 
age and gender characteristics of the Kosygin State University students and postgraduates 
of the professional fields mentioned above. However, the data received cannot be applied to 
analyze ethnic differences, which may be essential due to the multicultural nature of the Rus‑
sian Federation. Thus, the results show some kind of generalized picture relevant to Russian 
young generations of the capital-city residents.

The questionnaire included the following questions: 1) Do you, your relatives and 
friends believe in money omens?; 2) What money omens do you know?; 3) If you believe in 
money omens — which ones exactly?; 4) Do you know any special money beliefs that exist 
in other cultures? 



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

73Theory and history of culture

Among the respondents, 6 % certainly believe in money omens, and 27 % believe in 
some money signs. 5 % of the respondents have all relatives and friends who believe in money 
signs, 38 % have some of their friends, 58 % have some relatives. 22 % of the respondents 
stated that neither they nor their friends or relatives believe in money signs. It is noteworthy 
that the figures are almost the same in both age subgroups. 

The most common omens which the respondents believe in are the following: you 
must not whistle indoors (16 %); palms itch for money (left — to give away, right — to get) 
(12 %); a bird has pooped on you — it is for money (12 %).

In addition, some of the interviewed believe that: money should be given in the morn‑
ing (6 %); it is necessary to show money to the new moon (6 %); a red wallet attracts money 
(5 %); you must not put a bag on the floor (5 %); you must not pass money from hand to hand 
(5 %); you must not pass money through the threshold (5 %); if you are confused with some‑
one else or not recognized, then you will be rich (5 %); step on poops is for money (5 %); if a 
spider crawls over you, it is for money (5 %). 

Besides, the respondents named such folk rules about money as: it is better to spend 
crazy money on entertainment (1 %); you must not sit on the table (1 %); you must not collect 
crumbs from the table (1 %); when the train goes, you should show it money (1 %); you must 
not throw garbage out of home at night (1 %); you must not tell your friends how much money 
you have (1 %). 

The respondents also mention “trade” omens: if some item falls off the shelf, it means 
it will be sold soon; for a good sale, the first cash for the day must be put on other goods; 
banknotes must be folded with the same side. 

Only 8  respondents gave responses to the question about special money beliefs in 
other cultures. They listed: Chinese money talismans — a figure of a toad sitting on coins and 
a money tree; a Japanese mascot in the form of a cat waving a paw; a British pudding with a 
penny for the New Year celebrations; a dollar bill folded in a triangle (for Americans); a ban 
on asking others about their salaries (for Europeans). 

It is noteworthy that along with the omens, two Russian proverbs were mentioned: 
“a kopeck saves a rouble” and “do not have a hundred roubles, but have a hundred friends.” 
This indicates that in the cultural unconsciousness of the younger generation, folklore layers 
of culture are present in the form of an amorphous alloy of heterogeneous elements united by 
some sort of a unified “hashtag” — folk culture. 

Thus, a third of the respondents partially or completely believes in money omens, 
while the percentage of respondents whose relatives believe in omens is more than half. This 
seems to be explained by the fact that students’ relatives are mostly people of the older gener‑
ation, who are more prone to superstition. As for awareness of money beliefs in other cultures, 
it is not too high — only 12 % of respondents were able to give an example of money beliefs 
from other cultures, and most of the omens and cultural practices relate to eastern cultures.

Conclusion
The study shows that many ancient beliefs related to money are still present in the 

semiosphere of modern Russian culture. Some of them have undergone certain alterations, 
but mostly the traditional rituals, though being desacralized, remain unchanged. 

It should be noted that each culture has its own beliefs associated with money and cer‑
tain behavioral reactions that they regulate. On the other hand, while some of the beliefs are 
typical only for particular cultures (European or Asian), a number of omens appear to be the 
same in cultures with different types of national mentality and completely dissimilar linguistic 
and sociocultural world-images. 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

74 Теория и история культуры

The research reveals that in modern culture money beliefs are not only an important 
component of the world’s intangible heritage but also continue to define a number of relevant 
everyday sociocultural practices related to monetary relations. 

Список литературы 
Исследования
1	 Борисенко Т.В., Питина С.А. Концепт ДЕНЬГИ / MONEY в структурах разных 

концептуальных категорий (на материале ассоциативных словарей) // Вопросы 
психолингвистики. 2023. № 3 (57). С. 23–35. 

2	 Ершова А.А., Казарян О.В. Национальные особенности невербального коммуни‑
кативного поведения // Иностранный язык в профессиональной сфере: педаго‑
гика, лингвистика, межкультурная коммуникация. Сб. мат. Всерос. научн.-прак‑
тич. конф. М.: Изд-во Рос. гос. ун-та им. А.Н. Косыгина, 2024. Т. 2. С. 128–131.

3	 Зайцева Т.А., Родичева А.А. Концепт «деньги/money» в  русской и  английской 
языковых картинах мира // Иностранные языки: лингвистические и методиче‑
ские аспекты. 2019. № 44. С. 245–250.

4	 Зарубина Н.Н. Деньги как социокультурный феномен. М.: Анкил, 2011. 200 с.
5	 Зелизер В. Создание множественности денег // Экономическая социология. 2002. 

Т. 3, № 4. С. 58–72.
6	 Зиммель Г. Философия денег // Теория общества. М.: КАНОН-пресс-Ц; Кучково 

поле, 1999. 411 с.
7	 Лукин В.А. Семиотика денег: деньгоцентричность человека и антропоцентрич‑

ность денег // Политическая лингвистика. 2013. № 2 (44). С. 55–64. 
8	 Николаева Е.В. Фрактальная семантика российских денежных купюр // Вестник 

Восточно-Сибирского государственного университета технологий и  управле‑
ния. 2015. № 5 (56). С. 156–163.

9	 Поланьи К. Семантика использования денег // Поланьи К. Избранные работы. 
М.: Территория будущего, 2010. С. 89–103.

10	 Рыжкова А.Д., Макарова Т.Л. Образы и символы в дизайне современных банк‑
нот Европы // Вестник славянских культур. 2023. Т. 70. С. 341–350. https://doi.org
/10.37816/2073‑9567‑2023‑70‑341‑350

11	 Шадрина А.А. Эмоционально-оценочный компонент значения слов peníze, 
деньги, money // Слово и  текст: психолингвистический подход. 2014. №  14. 
С. 224–228.

12	 Maffesoli M. Le réenchantement du monde: Morales, éthiques, déontologies. Paris: 
Table Ronde. 2007. 208 p.

13	 McLuhan M., Fiore Q. The Medium is the Massage: An Inventory of Effects. London: 
Penguin, 2008. 160 p.

14	 Nikolaeva E.V. Cross-cultural verbal communication in everyday culture // Иностран‑
ный язык в профессиональной сфере: педагогика, лингвистика, межкультурная 
коммуникация: сб. мат. межвузовской научн.-практич. конф. М.: Изд-во  Рос. 
гос ун-та им. А.Н. Косыгина, 2023. Т. 2. P. 17–22.

Источники
15	 Афанасьев А.Н. Поэтические воззрения славян на природу: Опыт сравнитель‑

ного изучения славянских преданий и верований в связи с мифическими ска‑



Vestnik slavianskikh kul’tur. 2025. Vol. 78

75Theory and history of culture

заниями других родственных народов: в 3 т. М.: Современный писатель, 1995. 
411 с.; 396 с.; 414 с.

16	 Галсамин Р. Магия. М.: АСТ, 2018. 678 с.
17	 Даль В. О поверьях, суевериях и предрассудках русского народа. М.: Вита-Нова, 

2018. 400 с.
18	 Забылин М. Русский народ. Его обычаи, обряды, предания, суеверия и поэзия: 

в 4 ч. / сост. и отв. ред. О.А. Платонов. М.: Институт русской цивилизации, 2014. 
688 с.

19	 Ковынева М. Народные приметы о богатстве // Сайт «Культура.рф». URL: https://
www.culture.ru/materials/257802/narodnye-primety-o-bogatstve (дата обращения: 
31.05.2024).

20	 Коренькова Т. Neomagia Russiae: Современные русские суеверия. Saarbrücken: 
LAP LAMBERT Academic Publ., 2012. 76 с. 

21	 Предания о народных русских суевериях, поверьях / Репринт с издания: Москва, 
1861. М.: Изд. Секачев В.Ю., 2020. 184 с.

22	 Шеппинг Д.О. Русская народность в её поверьях, обрядах и сказках. М.: Амрита, 
2022. 240 с.

23	 Alexander M. British Folklore. Teddington: Crescent, 1988. 224 p. 
24	 Birken E.G. 9 Bizarre Money Superstitions People Actually Believe // WiseBread. 

URL: https://www.wisebread.com/9-bizarre-money-superstitions-people-actually-
believe (дата обращения: 30.05.2024).

25	 Classic coin wedding traditions // The Royal Mint. URL:  https://
www.royalmint.com/stories/gifts/classic-coin-wedding-traditions/ (дата обращения: 
06.11.2025). 

26	 Folk Beliefs and Practice in Medieval Lives / ed. Ann-Britt Falk and Donata M. Kyritz. 
Oxford: British Archaeological Reports Oxford Ltd, 2008. 98 p. 

27	 Giedroyc‎ R. Superstition, Folklore and Your Money. Frederick: America Star Books, 
2004. 116 p. 

28	 Hurtado C. Strange Money Superstitions (Or Are They?) From Around the World // Security 
National Bank. May 13, 2022. URL: https://www.snbonline.com/about/news/strange-
money-superstitions-from-around-the-world (дата обращения: 06.06.2024).

29	 Sefte // Old English Wordhord. URL: https://oldenglishwordhord.com/2016/02/06/sefte/ 
(дата обращения: 25.05.2024).

30	 Six weird money superstitions you haven’t heard of // The Association of Account‑
ing Technicians. 17.03.2016. URL:  https://www.aatcomment.org.uk/news/6-weird-
money-superstitions-you-havent-heard-of/ (дата обращения: 25.05.2024). 

31	 West P. Superstitions: A guide to habits, customs and beliefs. Somerset: Green 
Pharmacy Magic Publ., 2021. 180 p. 

References
1	 Borisenko, T.V., Pitina, S.A. “Kontsept DEN’GI  / MONEY v  strukturakh raznykh 

kontseptual’nykh kategorii (na materiale assotsiativnykh slovarei)” [“The DEN'GI / 
MONEY Concept in the Structures of Different Categories (basing on Associative 
Dictionaries)”]. Voprosy psikholingvistiki, no. 3 (57), 2023, pp. 23–35. (In Russ.)

2	 Ershova, A.A., Kazarian, O.V. “Natsional’nye osobennosti neverbal'nogo 
kommunikativnogo povedeniia” [“National Peculiarities of Non-verbal 
Communicative Behaviour”]. Inostrannyi iazyk v professional’noi sfere: pedagogika, 



Вестник славянских культур. 2025. Т. 78

76 Теория и история культуры

lingvistika, mezhkul'turnaia kommunikatsiia. Sbornik materialov Vserossiiskoi 
nauchno-prakticheskoi konferentsii [A Foreign Language in the Professional Sphere: 
Pedagogics, Linguistics, Intercultural Communication. Proceedings of the All-Russian 
Scientific and Practical Conference], vol. 2. Moscow, The Kosygin State University of 
Russia Publ., 2024, pp. 128–131. (In Russ.)

3	 Zaitseva, T.A., Rodicheva, A.A. “Kontsept ‘den’gi  / money’ v russkoi i angliiskoi 
iazykovykh kartinakh mira” [“The Den’gi / Money Concept in Russian and English 
Language World Image”]. Inostrannye iazyki: lingvisticheskie i metodicheskie aspekty, 
no. 44, 2019, pp. 245–250. (In Russ.)

4	 Zarubina, N.N. Den'gi kak sotsiokul'turnyi fenomen [Money as a Sociocultural Feno-
menon]. Moscow, Ankil Publ., 2011. 200 p. (In Russ.)

5	 Zelizer, V. “Sozdanie mnozhestvennosti deneg” [“The Creation of Money Multiplic‑
ity”]. Ekonomicheskaia sotsiologiia, no. 3 (4), 2002, pp. 58–72. (In Russ.)

6	 Zimmel, G. “Filosofiia deneg” [“The Philosophy of Money”]. Teoriia obshchestva 
[The Theory of Society]. Moscow, KANON-press-Ts Publ.; Kuchkovo pole Publ., 
1999. 411 p. (In Russ.)

7	 Lukin, V.A. “Semiotika deneg: den’gotsentrichnost’ cheloveka i antropotsentrichnost’ 
deneg” [“Money Semiotics: Money-Centricity of Man and Anthropocentricity of 
Money”]. Politicheskaia lingvistika, no. 2 (44), 2013, pp. 55–64. (In Russ.)

8	 Nikolaeva, E.V. “Fraktal’naia semantika rossiiskikh denezhnykh kupiur” [“Fractal 
Semiotics of Russian Banknotes”]. Vestnik Vostochno-Sibirskogo gosudarstvennogo 
universiteta tekhnologii i upravleniia, no. 5 (56), 2015, pp. 156–163. (In Russ.)

9	 Polan'i, K. “Semantika ispol’zovaniia deneg” [“Semantics of using Money”]. Izbrannye 
raboty [Selected works]. Moscow, Territoriia budushchego Publ., 2010, pp. 89–103. 
(In Russ.)

10	 Ryzhkova, A.D., Makarova, T.L. “Obrazy i simvoly v dizaine sovremennykh banknot 
Evropy” [“Images and Symbols in the Design of Modern Europe Banknotes”]. Vestnik 
slavianskikh kul’tur, vol. 70, 2023, pp. 341–350. (In Russ.) https://doi.org/10.37816/2
073‑9567‑2023‑70‑341‑350

11	 Shadrina, A.A. “Emotsional'no-otsenochnyi komponent znacheniia slov peníze, 
den'gi, money” [“The Emotional and Evaluative Component of the Meaning of the 
Words Peníze, den'gi, Money”]. Slovo i tekst: psikholingvisticheskii podkhod, no. 14, 
2014, pp. 224–228. (In Russ.)

12	 Maffesoli, M. Le réenchantement du monde: Morales, éthiques, déontologies. Paris, 
Table Ronde, 2007. 208 p. (In French)

13	 McLuhan, Marshall & Quentin Fiore The Medium is the Massage: An Inventory of 
Effects. London, Penguin Books, 2008. 160 p. (In English) 

14	 Nikolaeva, E.V “Cross-cultural Verbal Communication in Everyday Culture.” 
Inostrannyi iazyk v professional'noi sfere: pedagogika, lingvistika, mezhkul'turnaia 
kommunikatsiia: sbornik materialov mezhvuzovskoi nauchno-prakticheskoi kon‑
ferentsii [A Foreign Language in the Professional Sphere: Pedagogics, Linguistics, 
Intercultural Communication: Proceedings of the Interuniversity Scientific and Practi‑
cal Conference], vol. 2. Мoscow, The Kosygin State University of Russia Publ., 2023, 
pp. 17–22. (In English)


